

رسائل إخوان الصفاء



# المن الم المغولات اللهنقاء وخلان الونساء

### مركز النشر. مكتب الاعلام الاسلامي

| مقوق النشر محفوظة للناشر                     | -                 |
|----------------------------------------------|-------------------|
| ۲۰۰۰ نسخة                                    | 🗖 طبع منه :       |
| جادي الأولى ١٤٠٥                             | 🗆 تاريخ النشر:    |
| مكتب الاعلام الاسلامي                        | 🗖 طبع على مطابع : |
| مركز النشر ـ مكتب الاعلام الاسلامي ـ قم      | 🗖 الناشر:         |
| اخوان الصفا                                  | 🗖 الكتّاب:        |
| رسائل اخوان الصفا وخلان الوفا (المجلد الأول) | 🗆 اسم الكتاب:     |

قم ـ شارع ارم ـ مكتب مكتب الاعلام الاسلامي ـ هاتف ٢٦ ٢٣٤
 طهران ـ شارع ناصر خسرو ـ ذقاق حاج نائب ـ سوق خاتمي ـ هاتف ١٧٥ ٥٣٩

مراكز التوزيع:

#### إخوان الصفاء

#### الجماعة وأشخاصها

تألفت هذه الجماعة في القرن الرابع الهجري (القرن العاشر للميلاد) وكان موطنها البصرة ، ولها فرع في بغداد ، ولم يُعرف من أشخاصها سوى خمسة يتغشاهم الغموض والشك ، ولا يسفر اليقين عن حقيقة أمرهم بما يطمئن اليه الخاطر وينشرح له الصدر لما كانوا عليه من التستّر والاكتتام ، فقد ذكرت أسماؤهم وكأنها لم تذكر ، لجهلنا أخبارهم وأحوالهم ، فقيل إن أحدهم هو أبو سليان محمد بن معشر البستي المعروف بالمقدسي ، والآخر أبو الحسن عـلى بن هارون الزنجاني ، ثم أبو أحمد المهرجاني ، ويسميه المستشرق دي بور محمد بن أَحمد النهرجوري ، فأبو الحسن العوفي ، فزيد بن رفاعة . ويؤخذ من كلام ٍ لأبي حيَّان التوحيدي أثبته أحمد زكي باشا في مقدمته لرسائل الإخوان، أن زيد بن رفاعة كان متهماً بمذهبه، وأن الوزير صمصام الدولة بن عضد الدولة سأله عنه ، فقال : « إني لا أزال أسمع من زيد بن رفاعة قولاً يريبني ، ومذهباً لا عهد لي ب ، وكناية عما لا أحقه ، وإشارة إلى ما لا يتوضح شيء منه . يذكر الحروف ويذكر اللفظ ، ويزعم أن الباء لم تُنقط من تحت واحدةً إلا لسبب ، والتاء لم تُنقط من فوق اثنتين إلا لعلة ، والألف لم تُهمل إلا لغرض ، وأشباه هذا . » فأنطرى أبو حيان ذكاءه وأدبه وعلمه ، وتبصره في الآراء والديانات ، وتصرُّف في كل فن : « إِمَا بالشَّدُو ۚ المُـُوهِم ، وإِمَّا بالتوسط المفهم، وإما بالتناهي المفحيم. »

١ بالشدو : في الاصل بالشد .

ثم سأله عن مذهبه ، فقال : « لا ينسب إلى شيء ، ولا يعرف له حال ، حيث أنه تكلم في كل شيء ، وغليانه في كل باب ، ولاختلاف ما يبدو من بسطته ببيانه وسطوته بلسانه. » وقال أيضاً إنه أقام بالبصرة وصادق بها جماعة لأصناف العلم وأنواع الصناعة ، وذكر أسماء الأربعة الآخرين ؛ وإن زيد بن وفاعة صحبهم وخدمهم ، بما يدل على أنه كان دونهم منزلة ، وعلماً ، مع ما هو عليه من المعرفة وسعة الاطلاع . ثم أبان عن أمر هذه الجماعة فقال :

« وكانت هذه العصابة قد تألفت بالعشرة وتصافت بالصداقة واجتمعت على القدس والطهارة والنصيحة . فوضعوا بينهم مذهباً زعموا أنهم قربوا به الطريق إلى الفوز برضوان الله . وذلك أنهم قالوا إن الشريعة قد دنست بالجهالات ، واختلطت بالضلالات، ولا سبيل إلى غسلها وتطهيرها إلا بالفلسفة، لأنها حاوية للحكمة الاعتقادية والمصلحة الاجتهادية . وزعموا أنه متى انتظمت الفلسفة الاجتهادية اليونانية ، والشريعة العربية فقد حصل الكمال . »

وسأَله الوزير عن المقدسي ، وما يقول في الشريعة والفلسفة، فروى حديثاً له يستدل منه أنه يؤثر الفلسفة على الشريعة ، حيث يقول :

« الشريعة طب المرضى ، والفلسفة طب الأصحاء . والأنبياء يطبّون المرضى حتى لا يتزايد مرضهم ، وحتى يزول المرض بالعافية فقط . وأما الفلاسفة فإنهم مجفظون الصحة على أصحابها ، حتى لا يعتريهم مرض أصلا . فبين مدبر المريض وبين مدبر الصحيح فرق ظاهر وأمر مكشوف ، لأن غاية ندبير المريض أن ينتقل به إلى الصحة ، هذا إذا كان الدواء ناجعاً ، والطبع قابلا ، والطبيب ناصحاً . وغاية تدبير الصحيح أن مجفظ الصحة ، وإذا حفظ الصحة فقد أفاده كسب الفضائل وفر علم المورض لاقتنائها ، وصاحب هذه الحال فائز بالسعادة العظمى ، وقد صار مستحقاً للحياة الإلهية . والحياة الإلهية هي الحلود والديمومة . وإن كسب من يبرؤ من المرض بطب صاحبه الفضائل هي الحلود والديمومة . وإن كسب من يبرؤ من المرض بطب صاحبه الفضائل أيضاً ، فليست تلك الفضائل من جنس هذه الفضائل ، لأن إحداهما تقليدية أيضاً ، فليست تلك الفضائل من جنس هذه الفضائل ، لأن إحداهما تقليدية

والأخرى برهانية ، وهذه مظنونة وهذه مستيقنة ، وهذه روحانية وهـذه جسمانية ، وهذه دهرية وهذه زمانية . »

ومن كلام أحمد زكي باشا في مقدمته قوله :

« وقد ساعدتني المقادير ، أثناء البحث الطويل والمراجعة المتوالية ، فرأيت صاحب « كشف الظنون » يقول إن لأبي الحسن العوفي ( وهو من أصحاب إخوان الصفاء ) رسالة في « أقسام الموجودات وتفسيرها » قال : وهي لطيفة ذكرها الشهرزوري في تاريخ الحكماء · »

فهذا جل ما انتهى إلينا من أخبار هؤلاء الإخوان وأحوالهم ، مع ما حام عليهم من الشبهات، فقد نسبوهم إلى القرامطة وهم الإسماعيليون أصلا، وذكروا أن سنان بن سليان الملقب برشيد الدين من عظماء الإسماعيلية ورؤسائها ، كان يحب على مطالعة رسائل إخوان الصفاء . وزعم ابن تيمية في فتواه عن طائفة النصيرية أن الإخوان من أثبتهم . ويقول المستشرق دي بور : « إن آداء إخوان الصفاء ظهرت في جملتها من جديد عند فرق كثيرة في العالم الإسلامي: كالباطنية والإسماعيلية والحشاشين والدروز ، وقد أفلحت الحكمة اليونانية في أن تستوطن الشرق وذلك عن طريق إخوان الصفاء . » ا

#### مراتب الإخوان

وتتألف جماعة الإخوان من أربع مراتب أولاها مرتبة ذوي الصنائع ، وتكون من الشبان الذين أتموا الحامسة عشرة ، لما هم عليه من صفاء جوهر النفس، وجودة القبول وسرعة التصور ، ويسمونهم الإخوان الأبرار والرحماء . والثانية مرتبة الزؤساء ذوي السياسات ، وتكون من الذين أتموا الثلاثين ، وعرفوا بالحكمة والعقل ، ويسمونهم الإخوان الأخيار والفضلاء . والثالثة مرتبة الملوك ذوي السلطان ، وتكون من الذين أتموا الأربعين ، وعرفوا

١ ديبور: تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ١١٣ . الترجمة المربية: محمد عبد الهادي أبو ريدة.

بالقيام على حفظ الناموس الإلهي، ويسمونهم الإخوان الفضلاء الكرام. والرابعة هي المرتبة العليا التي يدعون إليها إخوانهم كلهم في أي مرتبة كانوا، وتكون من الذين أتموا الحسين، وأشبهوا الملائكة بقبول التأييد ومشاهدة الحق عياناً، والوقوف على أحوال الآخرة.

فهن النظر إلى هـذ. المراتب الأربع نرى بعـد انظار الإخوان في بث دعوتهم في مختلف الطبقات لتعميم آرائهم وعقائدهم ؛ واعتمدوا في المرتبة الأولى على الشبان خصوصاً لسلامة صدورهم وشدة اندفاعهم في تأييد ما تستال إليه قلوبهم ، مع ما هم عليه من مزيَّة الارتياض بالطاعة وقبول العـلم والإرشاد . ونجدهم في رسائلهم يبعثون مندوبين من قبِلهم إلى أشخاص من ذوي الرئاسة والجاه والمال؛ ويوصونهم أن يتلطفوا في دعونهم واستمالتهم إلى مذهبهم ليكونوا لهم سنداً تشتد ب قواهم ، لما نالهم من الاضطهاد وسوء القالة ، فاستتروا تقية من السلطان ورجال الدين لئلاً يتعرضوا لأخطار تؤذيهم ولا تجديهم فتيلًا، فإنهم وإن كانوا من أهل الدعوات الباطنية ، ولهم قرابة بالقرامطة أو الإسماعيلية ، لقد خالفوهم في عقيدة الحروج على أولي الأمر ، والاستنصار بالفتك والترويع والاستيلاء على البلدان لبلوغ غاياتهم . وأحمدوا الإخلاد إلى السكينة، وانتظار الوقت الملائم للثورة والعصيان . وتداعوا إلى العمل الصالح في تثقيف العقول والنفوس بمذهب يجمع الفلسفة والدين موفقاً بينهما في طريق المحبة وصفاء الأخوَّة فيزول ما علق بالشريعة من الجهالات والضلالات ، ويحصل الكمال للإنسان .

#### عصرم ؛ مذهبهم

وكان عصرهم ، مجالتيه السياسية والفكرية ، يساعدهم على بث آرائهم في المجتمع الإسلامي ، فإن ضعف الدولة العباسية شجع العلويين على طلب الاستقلال وموالاة الثورات والفتن ، فظهر دعاتهم في المغرب والعراق ، واستولوا على النواحي القاصية، وأسسوا لهم ممالك فيها ، فكان منهم الأدارسة

في المغرب الأقصى ، والعبيديون أو الفاطميون بالقيروان ثم بمصر ، والقرامطة بالبحرين ، والدواعي بطبرستان ثم فيها من بعدهم الديلم والأطروش ؛ وانبسط سلطان البويهيين على سورية الشمالية سلطان البويهيين على سورية الشمالية يضم إليه الجزيرة ما بين دجلة والفرات ، إلى العاصي في حماة وحمص. فخروج العلويين المتواصل مكتن لهم في كثير للولايات فسيطروا واستقلوا حتى غلبوا العباسيين على أمرهم في بغداد، وصار الأمر لبني بُويه. ورافقتهم في ثوراتهم وفتنهم الدعوات الباطنية تنتشر في الأمصار داعية للرضا من أبناء علي ، أو مبشرة الناس بظهور المهدي ليطهر الأرض من الجور والفساد ، حتى باتت الجواطر على تنظر دائم لرسول تبعثه السماء ، ولخارجي مغامر يملك الأرض ويحتل مكان مالك آخر .

على أن هذه الحالة السياسية المضطربة ، وإن جاءت منذرة بسوء المصير ، لم تحل دون تقدم الفكر الإسلامي ، فإن الأمراء المستقلين كانوا يتنافسون في تقريب العلماء والأدباء ، ويتعهدون دور التدريس بالبذل والعناية ؛ وكانت العلوم الدخيلة قد انتشرت منذ صدر الدولة العباسية ، وتداول الناس كتبها المنقولة يتدارسونها ، ويشرحونها ويعلقون عليها ، حتى اختمرت بها العقول ، فشرع المفكرون في التصنيف بدلاً من النقل ، فظهر الفلاسفة والعلماء المسلمون ، وأصبحت الأفكار معدة لقبول المباحث الطبيعية والغيبية تأنس بها وترتاح إليها ، وتجادل فيها موافقة أو معارضة ، مؤمنة أو منكرة ، فكانت التربة صالحة للزرع سياسياً وفكرياً عندما حمل إخوان الصفاء أنفسهم على التوبي النفوس بآرائهم لاستثارتها عند الحاجة إليها . يحاولون توفيق الفلسفة اليونانية التقليدية وظاهر الشريعة الإسلامية في تأويل الآيات والأحاديث على مايناسب عقائدهم . ويميلون في رسائلهم إلى العلوية ميلا ظاهراً ، ويتكتمون في دعوتهم شأن الفرق الباطنية ؛ ولكنهم لا يتعصبون لمذهب على

١ بطرس البستاني : أدباء العرب في الاعصر العباسية ص ٣٣٠ .

آخر ، بل يقبلون جبيع المذاهب والأديان ويرجعون بها إلى مبدإ واحد وعلة واحدة ، فمذهبهم يستغرق المذاهب كلها كما يزعمون :

« وبالجملة ينبغي لإخواننا ، أيدهم الله تعالى ، أن لا يعادوا علماً من العلوم ، أو يهجروا كتاباً من الكتب، ولا يتعصبوا على مذهب من المذاهب، لأن رأينا ومذهبنا يستغرق المذاهب كلها ويجمع العلوم جميعها ، وذلك أنه هو النظر في جميع الموجودات بأسرها، الحسية والعقلية ، من أولها إلى آخرها، ظاهرها وباطنها ، جليها وخفيها ، بعين الحقيقة من حيث هي كلها من مبدإ واحد ، وعلة واحدة ، وعالم واحد ، ونفس واحدة محيطة جواهرها المختلفة ، وأنواعها المفتنة ، وجزئياتها المتغيرة . ،

وقادهم ذلك إلى القول بصحة الأدبان جميعاً ، مشيرين برموز لا يطمئن إليها رجال الدين ، بل يجدون فيها إلحاداً ، وخروجاً على العقيدة الإسلامية ، فإذا اتهموا أصحابها ، ونسبوا إليهم الكفر ، فإنهم لم يبتعدوا عن الحقيقة لأن الإخوان أخذوا الإسلام لتأليف مذهبهم الشامل لا لكي ينتحلوه ديناً خالصاً قاعاً برأسه ، فمزجوه بغيره مزجاً غريباً أبعده عن أصوله ، وصغوه بألوان مختلفة غيرت لونه الحاص ، كما نرى في الرسالة الرابعة والأربعين حيث يقولون : وأوهل لك ، يا أخي ، أن تصنع ما عمل فيه القوم كي ينفئخ فيك الروح ، فيذهب عنك اللوم ، حتى ترى الإيشوع عن ميمنة عرش الرب قد قرر بمثواه كما ينقر بابن الأب ، أو ترى من حوله من الناظرين ؟ »

« أَوَ هل لك أَن تخرج من ظلمة أَهْر ِمَن حتى ترى اليزدان قد أَشرق منه النور في فسحة افريجون . »

« أو هل لك أن تدخل إلى هيكل عاديمون ، حتى ترى الأفلاك يحيكها أفلاطون ، وإنما هي أفلاك روحانية ، لا ما يشير إليه المنجمون ? وذلك أن علم الله تعالى محيط بما مجوي العقل من المعقولات . والعقل محيط بما تحوي النفس من الصور . والنفس محيطة بما تحوي الطبيعة من الكائنات . والطبيعة

عيطة بما تحوي الهَيُولى من المصنوعات ، فإذا هي أَفلاك روحانية محيطات معضها ببعض . »

«أو َ هل لك أن لا ترقد من أول ليلة القدر حتى ترى المعراج في حين طلوع الفجر ، حيث أحمد للبعوث في مقامه المحمود ، فتسأل حاجتك المقضية ، لا ممنوعاً ولا مفقوداً ، وتكون من المقرّبين ? وفقك الله ، أيها الأخ البار الرحيم ، وجميع َ إخواننا لفهم هذه الإشارات والرموز . »

ومهما يكن من أمر هذه الرموز والإشارات وادعاء الإخوان أن وراءها أسراراً إذا انكشفت ظهرت حقائقها ، فإنها مدعاة للشك في إسلامهم ، فكلامهم على يسوع أنه عن ميمنة عرش الرب قد قرب مثواء كما يقرب ابن الأب ، ينطبق على العقيدة المسيحية لا على العقيدة الإسلامية . ثم ما ذكروا بعده من أسماء بونانية وفارسية ، يكتنفها النور السماوي ، يدخل بهم إلى هيكل الوثنية ، ويحمل المسلمين على اتهامهم ، وإساءة الظن بهم . وجاء تكتمهم في اجتاعاتهم مساعداً على الريبة بهم ، فقالوا فيهم إنهم جماعة ترمي إلى غاية سياسية يقصدون بها قلب السلطان والدين معاً ، ولكنهم لم يستطيعوا إثبات هذه التهمة عليهم ، لأن سلوكهم بين الناس لم ينم على اشتغالهم بالسياسة ، لما تحلوا به من فضائل الزهد في الدنيا ، والمحبة والوفاء والصدق والأمانة ، وإن أخذت على بعضهم أقوال يلمح منها أنهم يؤثرون الفلسفة على الشريعة ، أو ظهرت في رسالة الحيوان والإنسان ثورتهم على المجتمع والأديان المتوارثة .

#### أقسام رسائلهم

وإذا كان الإخوان قد آثروا الاستتار في اجتاعاتهم ، فلم يأذنوا الغرباء بحضور مجالسهم ، والاستاع إلى أحاديثهم ومناقشاتهم ، فلا يعني ذلك أنهم حجبوا آراءهم وعقائدهم عن الناس ، بل كان من سياستهم إذاعتها والدعوة لها ، لاجتلاب الأتباع والأنصار والمؤيدين ، فظهرت رسائلهم وانتشرت على

أيدي دعاتهم ، واطلع عليها جماعات المثقفين ، ودخلت الأندلس ، أدخلهـا الطبيب أبو الحكم الكرماني القرطبي بعد رحلت إلى المشرق للتبحر في العلم. وهي مؤلفة من اثنتين وخمسين رسالة مقسومة على أربعة أقسام، فمنها رياضية تعليمية ، ومنها جسمانية طبيعية ، ومنها نفسانية عقلية ، ومنها ناموسية إلهية . ويقول الإخوان في فهرست رسائلهم : ﴿ وَتَلْيُهَا الرَّسَالَةُ الْجَامِعَةُ لَمَّا فِي هَذَّهُ الرسائل المتقدمة كلها ، المشتملة على حقائقها بأسرها . ، فيكون مجموع الرسائل اثنتين وخمسين رسالة ورسالة ، إذا أَضفنا إليها الرسالة الجامعة . ويذكرونها في الفهرست فيقولون : ﴿ وَالْغُرْضُ مَنَّهَا إِيضَاحُ حَقَائَتُ مَا أَشْرَنَا إليه ونبهنا في هذه الرسائل عليه، أشد الإيضاح والبيان، يأتي على ما فيها فيتبين حقائقها ومعانيها ملخـَّصة مستوفاة " ، مهذبة مستقصاة " ببراهين هندسية يقينية ، ودلائل فلسفية حقيقية ، وبيِّنات علمية ، وحجج عقلية ، وقضايا منطقيـة ، وشواهد قباسة ، وطرق إقناعية ، لا يقف على كُنهها ولا يحيط مجقائقها ، ولا مجصَّلها ولا شيئاً منها إلا من ارتاض بما قدَّمنا وحذق وعرف وتدرب فيها وتمهر أو بما يشاكله، إذ هذه الرسائل كلها كالمقدّمات لها والمداخل إليها والأدلة عليها والأنموذج منها ، لا ينفتح غكتق معتاصها ، ولا ينكشف مستور غَامضها إلا لمن تهذب بهذه الرسائل الاثنتين والخمسين أو بما شاكلها من الكتب. والرسالة الجامعة من رسائلنا هي منتهى الغرض لما قدَّمناه، وأقصى المدى ونهاية القصد وغاية المراد . »

#### مصادر علومهم

ويرجع الإخوان مصادر علومهم إلى أربعة كتب: أولها المصنفة على ألسنة الحكماء من الرياضيات والطبيعيات ، وثانيها الكتب المنزلة كالتوراة والإنجيل والقرآن وغيرها من صحف الأنبياء، وثالثها الكتب الطبيعية وهي صور أشكال الموجودات بما هي عليه الآن من تركيب الأفلاك وأقسام البروج وحركات

الكواكب ومقادير أجرامها، وفنون الكائنات من الحيوان والنبات والمعادن ، وأصناف المصنوعات على أيدي البشر ، يرى الناس ظاهرها ولا يعرفون معاني بواطنها من لطيف صفة الباري ، ورابعها الكتب الإلهية التي لا يمسها إلا المطهرون الملائكة ، وهي جو اهر النفوس وأجناسها وأنواعها وجزئياتها وتصاديفها للأجسام ، وما تصير إليه أمورها من انحطاط أو ارتفاع أو انبعاث وحساب ، أو جنان أو مكث في البرزخ أو وقوف على الأعراف ، فكانت أكثر مذاكراتهم إذا اجتمعوا ، في علم النفس والحس والمحسوس ، والعقل والمعقول ، والنظر في أسرار الكتب الإلهية والتنزيلات النبوية ومعاني ما تتضمنه موضوعات الشريعة . وينبغي أيضاً أن يتذاكروا العدد والهندسة والتأليف والنجوم .

#### القسم الرياضي

وقد رأيناهم يجعلون القسم الرياضي أول أقسام رسائلهم ، لما للعدد من مقام خطير في فلسفتهم ؛ لأنهم تأثروا طريقة الفيثاغوريين ولا سيا المحدثين منهم ، فاعتبروا العدد أصل الموجودات ، ورتبوه على الأمور الطبيعية والروحانية ، واعتبدوا فيها المربعات لأنهم وجدوا عدد الأربعة في أكثرها ، فصار له شرف الصدارة عندهم ، مع ما لسائر الأعداد من الفضل في نسبة بعضها إلى بعض كما توجد النسبة في الأمور الطبيعية والأمور الروحانية . فمن ذلك قولهم في الرسالة الأولى :

د إن الأمور الطبيعية أكثرها جعلها الباري ، جل ثناؤه ، مربعات مثل الطبائع الأربع التي هي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ؛ ومثل الأركان الأربعة التي هي النار والهواء والماء والتراب ؛ ومثل الأخلاط الأربعة التي هي الدم والمبر تان : المبر قالصفراء والمبر قالسوداء ؛ ومثل الأزمان الأربعة التي هي الربيع والصيف والحريف والشتاء ؛ ومثل الجهات الأربع ، والرياح

الأُربع: الصَّبا والدَّبُور والجَنوب والشَّمال؛ والأُوتاد الأَربعة: الطالع والغارب ووتد السماء ووتد الأرض؛ والمكوَّنات الأَربع التي هي المعادن والنبات والحيوان والإنس. وعلى هذا المثال وجد أكثر الأُمور الطبيعية.» وقالوا أيضاً:

« واعلم يا أخي أن الباري ، جلّ ثناؤه ، أول شيء اخترعه وأبدعه من نور وحدانيته جوهر بسيط يقال له العقل الفعال ، كما أنشأ الاثنين من الواحد بالتكرار . ثم أنشأ النفس الكلية الفلكية من نور العقل كما أنشأ الثلاثة بزيادة الواحد على الاثنين . ثم أنشأ الهميولي الأولى من حركة النفس كما أنشأ الأربعة بزيادة الواحد على الثلاثة . ثم أنشأ سائر الخلائق من الهيولي ورتبها بتوسط العقل والنفس كما أنشأ سائر العدد من الأربعة بإضافة ما قبلها إليها كما مثلنا من قبل . »

وكذلك كان لهم من العدد والهندسة والنجوم منافع في الطـُّلـُّـسمات والعزائم لأنَّ رسائلهم تشتمل على ضروب من السحر والشعبذات والحرافات .

وتدخل الموسيقى في القسم الرياضي، فقد مجثوا في صناعتها وأصلها وفي امتزاج الأصوات وتنافرها وفي أصول الألحان وقوانينها، ولم يغفلوا عن ربطها بالأجسام الطبيعية، وأن يجعلوا لها صلة بنغمات الأفلاك متأثرين أقوال الفلاسفة اليونانيين والإسكندريين، كما أن كلامهم على المنطق في هذا القسم لم يجاوز مقدمة فرفريوس وآراء أرسطو « وليس فيه إلا قليل من الابتكار أو هو خلو من الابتكار جملة . » ا

#### القسم الطبيعي

وأما القسم الثاني من رسائلهم ، ويبحث في الطبيعة ، فقد كانوا في أكثره أرسطيين، وفي بعضه فيثاغوريين أفلاطونيين ، فقد تكلموا على الهيولى والصورة

١ دي بور : تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ١٠٦.

والزمان والمكان والحركة والآثار العلوية ؛ وعلى المعادن والحيوان والإنسان والنفس واللذة والألم ؛ وعلى الأصوات وإدراك القوة السامعة لها .. فمن ذلك قولهم إن الحيوانات تحس باللذة والألم لأن أجسامها مركبة من الطبائع الأربع: الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ، وهي دائة التغير بين زيادة ونقص، فتارة مخرج المزاج من الاعتدال إلى الزيادة في إحدى الطبائع ، وتارة إلى النقص. واللذة هي رجوع المزاج إلى الاعتدال بعد خروجه عنه . فكان من ذلك أن الحيوان لا يحس باللذة إلا إذا تقدمها ألم ؛ وتكون اللذة باعتدال الطبائع الأربع ، والألم بغلبة إحداها على الأخرى ، كما لو زادت طبيعة المرارة في الجسم ونقصت طبيعة البودة ؛ أو زادت طبيعة اليبوسة ونقصت طبيعة الرطوبة .

وقادهم بحثهم في المعادن والنبات والحيوان إلى القول بتاسك هذه المخلوقات، فلمسوا به مذهب النشوء والارتقاء ، قالوا إن المعادن متصل أولها بالتراب وآخرها بالنبات . فخضراء الدمن ليست بشيء سوى غبار يتلبد على الأرض والصخور والأحجار ، ثم تصبه الأمطار وأنداء الليل فيصبح بالغد كأنه نبت زرع وحشائش ، فإذا أصابه حر شمس نصف النهار جف . والنبات آخره متصل بالحيوان ، فالنخل هو آخر المرتبة النباتية بما يلي الحيوانية ، وذلك أن النخل نبات حيواني لأنه مباين في بعض أحواله أحوال النبات ، فإنائه غير ذكوره ، ولقاحها من الفحولة كلقاح إناث الحيوان . وإذا قطعت رؤوس النخل جف وبطل نموه ومات ، وهذا من شأن الحيوان لا من شأن النبات . وكذلك آخر مرتبة الحيوان متصل بأول مرتبة الإنسان كالقرد في التقليد ، والفيل في الذكاء ، والنحل في حسن التدبير .

#### قسم النفسانيات والعثليات

وكانوا في القسم الثالث من رسائلهم ، على رأي الفيثاغوريين ، وفيها أفلاطوني وأرسطي ، تبحث في ما بعد الطبيعة من النفسانيات والعقليات ،

فاعتبدوا مذهب الأفلاطونية الحديثة في تعليل صدور الموجودات عن الله بطريق الفيض وهو مختلف عن الحلق الذي تقول به الأديان. فالعقل الفعال أول موجود فاض عن الباري ، ثم فاضت النفس الكلية من العقل ، ثم فاضت الهبولى الأولى من النفس. وهذه الموجودات الثلاثة جواهر روحانية بسيطة.فلما قبلت المبولي الأولى من النفس الصورة الأولى وهي الطول والعرض والعبق، أصبحت حسماً مطلقاً وهو الهيولى الثانية . ووقف الفيض عند وجود الجسم ، ولم يفض منه جوهر آخر لنقصان رتبته عن الجواهر الروحانية ، وغلظ جوهر. وبعده من العلة الأولى. ولما دام الفيض من الباري على العقل الفعال؛ ومن العقل الفعال على النفس الكلية أو العقل المنعقل ، عطفت النفس على الجسم ، فصورت فيه الصور والأشكال والأصباغ لتنمه بالفضائل والمحاسن ، فقبل منها الشكل الكري أفضل الأشكال ، وحر كت بالحركة الدورية ، وهي أفضل الحركات . فكان من ذلك عالم الأفلاك مرتبة أكر ، بعضها في جوف بعض من لدن الفلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض. فصار الكل عالماً واحداً منتظماً نظاماً كليًّا واحداً ، وصارت الأرض أغلظ الأجسام كلها وأشدها ظلمة لبعدها عن الفلك المحيط، وصار الفلك المحيط ألطف الأجسام كلها وأشدها روحانية وأَشْفَهَا نُوراً لقربه من الهيولى الأولى التي هي جوهر بسيط معقول. فتم الفيض انبجاساً من الأعلى إلى الأسفل ، حتى إذا تكونت الأفلاك السماوية تولت بجركاتها المنتظمة توليد الأركان الأربعـة تحت فلك القمر ، وهي النار والهواء والماء والأرض. ودارت الأفلاك بأبراجها وكواكبها على هـذ. الأركان ، وتعاقب عليها الليل والنهار ، والشتاء والصيف ، والحار والبارد ، واختلط بعضها ببعض ، فاهتزج اللطيف منها بالكثيف ، والثقيل بالخفيف، والحار بالبارد، والرطب باليابس، فتركبت منها على طول الزمان أنواع التركيبات من الأسفل إلى الأعلى فكانت المعادن ، ثم النبات ، ثم الحيوان ، ثم الإنسان .

وعلى هذا فالنفس الكلية هي نفس العالم بأُسره ، والعقل الفعال الكلي هو

الهرة الإلهية المؤيدة للنفس الكلية ، والطبيعة الكلية هي قوة النفس الكلية السارية في جميع الأجسام تحركها وتدبرها . والهيولى هي الجوهر الذي له طول وعرض وعمق ، فهو بها جسم مطلق . والأجسام البسيطة هي الأفلاك والكواكب والأركان الأربعة . والأنفس البسيطة هي قوى النفس الكلية المؤخر "كة والمدبرة لهذه الأجسام، ويسمونها في رسائلهم الملائكة الروحانين . والأجسام المولدة هي أنواع الحيوان والنبات والمعادن، تحركها وتدبرها قوى الأنفس الجزئية هي أشخاص الحيوانات والنبات والمعادن وغيرها من المصنوعات على أيدي البشر وغيرهم من الحيوان . والأنفس الجزئية المتحركة هي قوى النفوس الحيوانية والنباتية والمعدنية السارية في الأجسام الجزئية المحركة والمدبرة لها تحت ملك القمر وبذلك يكون حكم العالم ومجاري الجزئية المحركة والمدبرة لها تحت ملك القمر وبذلك يكون حكم العالم ومجاري أموره مجميع ما فيه من الأجسام على اختلاف صورها وتغاير أعراضها ، كجسم الإنسان الواحد من الناس ، أو الحيوان الواحد ، فهو الإنسان الكبير كل سمونه .

والنفس الإنسانية قوة من قوى النفس الكلية اتحدت بالجسد رغبة في الحصول على المعرفة التامة التي هي من صفات العقل الكلي، ولكنها لا تستطيع بلوغ غايتها إلا بمعونة ذاك العقل وإرشاده، فيحل فيها بهيئة العقول الإنسانية ويساعدها. فإذا أحسنت الاسترشاد به، وأفسح لها في البقاء لتنال قسطاً وافياً من الحكمة والصلاح، صارت أهلًا للثواب، حتى إذا فارقت أجسادها ارتقت إلى الملإ الأعلى ودخلت في زمرة الملائكة إلى أن تتحد بالله في اليوم الأخير.

وللنفس الإنسانية قوى كثيرة لا 'مجصى عددها ، ولها بكل قوة في عضو من أعضاء الجسد فعل خلاف عضو آخر . ولها عدا ذلك خبس قوى أخرى تتاز بشرفها عن غيرها ؛ وهي أولاً القوة المفكرة ، ومسكنها وسط الدماغ ، أشرف عضو من الجسد وأخص مكان منه ، فكأنها الملك وسائر القوى لها كالجنود والأعوان والحدم والرعبة يتصرفون بأمره ونهيه ثانياً القوة المتخيلة ،

17

۲

ومسكنها مقد م الدماغ ، ونسبتها إلى القوة المفكرة بما تجمع إليها من أخبار المحسوسات كنسبة صاحب الحريطة إلى الملك . وثالثتها الحافظة ، ومسكنها مؤخر الدماغ ، ونسبتها إلى المفكرة كنسبة الحازن الحافظ ودائع الملك . ورابعتها الناطقة التي مجراها على اللسان ، ونسبتها إلى المفكرة كنسبة الحاجب والترجمان إلى الملك . وخامستها الصانعة التي مجراها البدان والأصابع، ونسبتها إلى المفكرة كنسبة الوزير المعين له في تدبير مملكته ، والمساعد له في سياسته لرعيته .

#### قسم الآراء والديانات

وأما القسم الرابع من رسائلهم فيختص بالآراء والديانات ، وما اتصل بهــا من المذاهب الروحانية والفلسفية والعلمية والخرافية ، وغايتهم منها التوفيق بين الدين والفلسفة ؛ وهذه المحاولة لم يغفل عنها الفارابي وابن سينا ، ولكنهما حرصا على أن يكون التوفيق بين الفلسفة التقليدية والدين كما جاء به القرآن ، على اعتبار أنهما حقيقة مزدوجة ، فلا يصح أن يكون بينهما خلاف . بيد أنَّ إخوان الصفاء لم يأخذوا الإسلام بشرائعه الخالصة عندما سلكوا خطة التوفيق بل مزجوه بمختلف الأديان والآراء والعقائد ، زاعمين أن مذهبهم يستغرق المذاهب كلها، فكأنهم أرادوا بذلك ، كما قال دي بور ، أن يضعوا ديناً عقليًّا يعلو الأديان جميعاً ، وبه يتم التوفيق بين الشريعة والحكمـة . ومن الآراء الفاسدة عندهم ﴿ رأْي من يعتقد أَن الله الرحيم الرؤوف الحنَّان يعذُّب الكفار والعصاة في خندق من النار غيظاً عليهم وحنقاً ، وكلما احترقت أجسادهم وصارت فحماً ورماداً ؛عادت فيها الرطوبة والدم لتحرق مرة ثانية. ي فهذه الاعتقادات ؛ في رأيهم ، تؤلم أصحابها ، وتجعلهم يسيئون الظن برحمة الله وحنانه . فليس هناك شياطين على وأسهم إبليس ، خلقهم الله ليسلطهم على عباده ، يناصبونهم العداء والبغضاء ، ويفعلون ما يريدون ، وإنما هو الإنسان إذا بلغ أَشُدُّه ، وعقل الأمور ، وفهم وصايا الله ووعده ووعيده، فأهبل أمر الدين ولم يتعظ ، وانصرف إلى شهواته وملذاته ، وساءت سيرته وأعماله ، كانت نفسه شيطانة بالقوة . فإذا فارقت جسدها عند الموت صارت شيطانة بالفعل . وذلك أنها ملبت بموتها الحواس الحبس التي كانت تتناول بها ملذاتها الجسمانية ، فصارت منوعة عنها ، بعدما اعتادتها في الماضي من عمرها ، فلا هي تستطيع الرجوع إليها ، ولا هي تبلغ النعيم لتستغني عنها ، فيكون عذابها في شوقها إلى شهواتها الجرمانية ، وتبقى هائة في الجو دون فلك القمر ، وتطرح بها أمواج الطبيعة في بحر الهيولى إلى كل في عميق ، وهي مشتعلة بنيران شهواتها ، وتكون مهذبة بذاتها من وزر سيئاتها وسوء عاداتها إلى يوم القيامة الكبرى . فهذه هي جهنم الكفار والأشرار والفساق والفجار .

وأما نفوس المؤمنين الصالحين فإنها ملائكة بالقوة ، فإذا فارقت أجسادها كانت ملائكة بالفعل. ومعنى القيامة الكبرى عند الإخوان هو رجوع النفس الكلية إلى عالمها الروحاني ، وخراب العالم الجسماني بعد فراقها.

#### جملة القول

لم يعرض إخوان الصفاء رسائلهم الفلسفية بأسلوب علمي محكم التنسيق ، فجاءت مباحثهم وآراؤهم متراخية مفككة ، منتشرة هنا وهناك ، فيها عود وتكرار ، ومزج غريب اختلطت فيه الفلسفة التقليدية والعلوم الرياضية والطبيعية بخرافات من السحر والتنجيم ، وحكايات تشبه أمثال كليلة ودمنة وأسمار ألف ليلة وليلة ، فجاء فيها من كل فن خبر حتى جعلها المستشرق دي بور أشبه بدائرة معارف لاشتالها على مجمل ما انتهت إليه علوم الأقدمين وعقائدهم ، على غير تعمق في عرض المسائل وبحثها وحلتها ، مع ما يتخللها من الرموز والأحاجي التي يتيه القارىء في دياميسها ؛ قال أبو حيًان التوحيدي : هد رأيت جملة منها ، وهي مبثوثة من كل فن بلا إشباع ولا كفاية .

وهي خرافات وكنايات وتلفيقات وتلزيقات . وحملت عدَّة منها إلى شيخنا أبي سليان المنطقي السجستاني محمد بن بهرام ، وعرضتها عليه، فنظر فيها أياماً ، وتبحرها طويلًا ، ثم ردها عليَّ ، وقال : تعبوا وما أغنوا ، ونصبوا وما أجروا ، وحاموا وما وردوا ، وغنوا وما أطربوا ، ونسجوا فهلهلوا ، ومشطوا ففلفلوا . »

وهم أنفسهم يعترفون في فهرست الرسائل أنهم يعرضون نموذجات مما في بستانهم على من بمر به ، فيخرجون له « من كل ثمرة طيبة ، وفاكهة لذيذة ، وريحان زكي ، وورد جني " ، ونور أنيق ، وجوهر بهي " ، وطير غرد ، وشراب عذب . » حتى إذا أعجبته هذه الأشياء وارتاح إليها ، دخل البستان وقيل له: « كُل ما شئت ، وشم ما شئت ، واختر ما شئت ، وانظر كيف شئت ، وتنزه أين شئت ، وجىء من أين شئت ، وتلذذ وتنعم وتطيب وتنسم . ه فكأ نهم أرادوا بذلك أن حقيقة آزائهم وأسرار رموزهم وإشاراتهم لا يطلع عليها إلا من تثقف برسائلهم ومال إلى ما عرض عليه فيها من 'تحمف ، وطرر في ولطرف في الرسالة الجامعة التي هي نهاية المراد .

ومن محاسن هذه الرسائل أنها كتبت بلغة أنيقة جذَّابة ، جميلة الصور والنشابيه ، فلا يضيق مطالعها ذرعاً ، على ما فيها من المعمّيات ولكنها تحتاج الى تحقيق علمي رصين ، وإن تكن هذه الطبعة الجديدة قد تداركت طائفة كبيرة من دخيل التحريف والتصحيف .

بطرس البستاني

١ فهلهاوا : في الأصل فهللوا ولا معنى لها هنا .

## A CONTRACTOR

#### فهرست الرسائل

هذه فيهرست رسائل إخوان الصفا وخيلان الوفا، وأهل العدل وأبناء الحمد، بجُمَل معانيها وماهيئة أغراضهم فيها، وهي أثنتان وخمسون رسالة في فنون العلم وغرائب الحيحكم، وطرائف الآداب، وحقائق المعاني، عن كلام الحُلكاء الصوفية ، صان الله قدرهم وحرسهم حيث كانوا في البلاد . وهي مقسومة على أربعة أقسام : فمنها رياضية تعليمية ، ومنها جسمانية طبيعية ، ومنها نفسانية عليمية ، ومنها ناموسية " إلهية .

فالرسائل الرياضية / التعليمية أربع عشرة رسالة:

الرسالة الأولى منها في «العدد) وماهيته وكميته وكيفية خواصه. والغرض المراد من هذه الرسالة هو رياضة أنفس المتعلمين للفلسفة ، المروثرين للحكمة ، الناظرين في حقائق الأشياء ، الباحثين عن علل الموجودات بأسرها. وفيها بيان أن صورة العدد في النفوس مطابق لصور الموجودات في الهيولى ، وهي أغوذج من العالم الأعلى ، وبمعرفته يتدرّج المرتاض إلى سائر الرياضيات

١ الجمل : جمع جلة ، أي جلة الشيء .

٢ ماهيّة الشيء : حقيقته .

٣ ناموسية : شرعية .

<sup>؛</sup> الهيولى عند الحكماء : شيء قابل للصور، ويسمى بالمادة .

والطبيعيات. أو إن علم العدد عرف العلوم، وعنصر الحكمة، ومبدأ المعارف، وإسطة أس ٢ المعاني .

الرسالة الشانية في ﴿ الهندسة ﴾ وبيان ماهينها ، وكمية أنواعها ، وكيفية موضوعاتها . والغرض المقصود منها هو التهدي " للنفوس من المحسوسات الى المعقولات ، ومن الجسمانيات الى الروحانيات ، ومن ذوات الهيولى الى المجردات ، وكيفية رؤية البسائط والتي لا تتكثر ولا تزداد ، ولا تنفرد بالاتحاد ، ولا تتقدر بمقدار ، ولا انحصار في الأقطار أ ، كالصورة المجردة المبعراة من المواد المبراة من الهيولى ، والجواهر المتعفة الروحانية ، والذوات المنفردة العلوية التي لا تندرك بالعيان ، وفوق الزمان والمكان ، وكيفية الاتصال بها والاطلاع عليها والترقي بالنفس اليها .

الثالثة رسالة في ﴿ النَّجُومُ ﴾ شَبُّهُ المدخّل ، في معرفة تركيب الأفلاك ، وصفة البُروج ، وسيّر الكواكب ، ومعرفة تأثيراتها في هذا العالم ، وكيفية انفعال الأمهات والمواليد منها بالنشوء والبلي والكون والفساد ، والغرض منها هو تشويق النفوس الصافية للصعود إلى عالم الأفلاك وأطباق السموات ، منازل الروحانيين ، والملائكة المقرّبين ، والملإ الأعلى ، والجواهر العلى ، والوصول إلى الماقدس والروح الأمين . .

١ الجذر : الأصل، وأصل الحساب.

٧ الإسطقس: الأصل، والإسطقسات الأربعة: الماء والأرض والهواء والنار ، يوناني معر"ب.

٣ التهدي: الامتداء.

المجردات: أي المفارقة المادة.

ه البسائط: الموجودات غير المركبة.

٦ الأقطار : الجوانب ، والخطوط الهندسية القاسمة والواصلة .

الكون: وجود الجوهر عن عـدم مثل وجود عمرو بعد ان لم يكن . الفـاد: عـدم
 الجوهر عن وجود مثل أن يموت عمرو بعد ان كان حياً .

٨ القدس ، والروح الأمين : المثل النشال عند الفلاسفة .

الرابعة رسالة في الموسقى، وهو المدخل الى علم صناعة التأليف ا والبيان بأن النغم والألحان الموزونة لها تأثيرات في نفوس المستمعين لها ، كتأثير الأدوية والأشربة والترياقات في الاجسام الحيوانية، وأن للأفلاك في حركاتها ودورانها واحتكاك بعضها ببعض نغمات مطربة منهية وألحاناً طيبة لذيذة معجبة منها ، كنفمات أوتار العيدان والطنابير وألحان المزامير . والغرض منها التشويق للنفوس الناطقة الانسانية الملكية للصعود الى هناك بعد مفارقتها الأجساد التي تسمى الموت . لأنه الى هناك يُعرَج بأرواح النبين والصديقين والشهداء والصالحين المستبصرين كما بيّن الله تعالى بقوله : وإن كتاب الأبرار لفي عليّين وما أدراك ما عليّيون كتاب مرقوم » .

الخامسة رسالة في «حغراف يعني صورة الأرض والأقاليم ، والبيان بأن الأرض كرية الشكل بجميع ما عليها ، من الجبال والبحار والبراري والأنهار والمدن والقرى ، وأنها حيّة تشبه بجملتها صورة حيوان تام عابد لله تعالى ، بجميع أعضائها وأجزائها وظاهرها وباطنها ، وكيفية تخطيطها وتقديرها ومسالكها وبمالكها . (والغرض منها هو التنبيه على علة ورود النفس الى هذا العالم وكيفية اتحادها ، وعلة ارتباطها بغيرها ، واستعمالها الحواس، واستنباطها للقياس ؛ والتنبيه على خلاصها والحث على النظر والتفكر فيا نصب الله لنا من القياس ؛ والتنبيه على خلاصها والحث على الأفاق والأنفس ، حتى يتبين للناظر أنه الدلالات وأرانا من الآيات التي في الآفاق والأنفس ، حتى يتبين للناظر أنه الحق فيتمسك به ويزدلف اليه ويتوكل في أحواله عليه ، فيستعد للرحلة والتزود إلى دار الآخرة قبل المهات وفناء العمر وتقارب الأجل وفوت الأمل ووجدان الحسرة والندامة .

السادسة رسالة في والنسب العددية والهندسية، والتأليفية وكسية أنواعها، وكيفيّة ترتيبها . » والغرض منها التهدّي لنفوس العقلاء إلى أسرار العلوم

١ التأليف : وضم الألحان .

وخفياتها وحقائقها وبواطن الحِكم ومعانيها ، والوقوف على أن الموجودات المختلفة القوى المتباينة الصور المتنافرة الطباع إذا جُمع بينها على النسبة المتعادلة ائتلفت وصحت وبقيت ودامت. وإذا كانت على غير النسبة المتعادلة اضطربت وتنافرت حتى اضمحلت وفنيت ، وما اعتدلت ولا استقام شيء إلا على قدر المناسبة وصيحة الائتلاف . وبمعرفة كمية ذلك وكيفيته يكون الحذق والمهارة بالصنائع كلها والتبرز فيها .

السابعة رسالة في «الصنائع العلمية النظرية وكبية أقسامها وكيفية مراتبها والنفاح طرائقها ومذاهبها.» والغرض منها تعديد أجناس العلوم وأنواع الحبكم وبيان أعراضها وحقائقها والتهدي لطلب العلوم والحبكم والتوقيت عليها وكيفية الطريق اليها وبيان معرفتها.

الثامنة رسالة في « الصنائع العملية والمهنية وتعديد أجناس الصنائع العملية والحيوف . » والغرض منها هو تنبيه نفوس الغافلين على معرفة جواهرها التي هي الفاعلة على الحقيقة والمستنبطة الصنائع كلها ، المستعملة لأجسامهم ، المستخدمة لأبدانهم ، إذ هي للصنائع كالآلات للنفوس والأدوات لها تستعملها لتبلغ بها غرضها على اختلاف مقاصدها وفنون حاجاتها .

الناسعة رسالة في « بَيَانَ اختلافَ اللَّخلاقُ وأَسبابِ اختلافها وأنواع عللها ونكت من آداب الأنبياء وسننهم وزُبَد من أخلاق الحكماء وسيرهم . » والغرض في ذلك منها تهذيب النفوس واصلاح الأخلاق اللذان بهما الوصول إلى البقاء الدائم والسرور المقم وكمال السعادة الباقية في الدنيا والآخرة .

العاشرة رسالة في « ﴿ يُساغُوجِي » وهي الألفاظ السنة التي تستعملها الفلاسفة في المنطق وفي أقاويلهم ومخاطباتهم في كتبهم وحُججهم وبراهينهم . والغرض منها هو التنبيه على ما يُقوم ذات الإنسان ويُتمهُ ويُعرف البقاء الدام ، ويُعرف الفاء الدام ، ويُعرف الفارق بين الكلام المنطقي واللغوي والفلسفي ، وما حقيقة كل واحد منها؛ وبيان ما مُحتاج من ذلك اليه لتسديد العقل وتثقيفه نحو الحقائق، ورده

عن الزلل والغلط ، كما 'مجتاج إلى النحو لتسديد اللسان وتقويمه نحو الصواب، ورد" و عن اللحن لأن نسبة صناعة المنطق إلى العقل والمعقولات مثل نسبة صناعة النحو إلى اللسان والألفاظ .

الحادية عشرة رسالة في وفاطيغورياس، وهو البيان عن المعقولات الكليات وهي الألفاظ العشرة التي كل واحد منها اسم لجنس من الموجودات كلها . والغرض منها هو البيانُ بأن معاني الموجودات كلهـا قد اجتمعت في هذه المقولات العشرة التي يسمى كل واحد منها جنساً من الأجناس ، والأجناس داخلة فيها ؛ وكيف تنقسم الأجناس إلى الأنواع، والأنواع إلى الأشخاص، والأَشْخَاصُ إلى الأَمْهَاتِ؛ وانها حداثق الآداب وبساتين العلوم وجناتُ الحِكم وفواكه النفوس ونـُـزه الأرواح .

الثانية عشرة رسالة في « باريانياس » \ وهي الكلام في العبارات وأداء المعاني على حقها و الإبانة عنها. والغرض منها تعريف الأقاويل الجازمة المفردة البسيطة الحَمْليَّة ٢ التي هي أُقسام الصدق والكذب وكيف تحصل المقدمات القياسية ، وتركيبها منَّ الأَلفاظ البسيطة المفرَّدة، وتقابُلُ الايجاب والسلب، وتقسيم أصناف الأَقاويل؛ وأنها هي الجازمُ الذي منه تتركب المقدمات البرهانية، وما الاسمُ، وما الكِلمة، وما القول المطلق، وما القول الجازم، وما الموجبة، وما السالبة، وما المحصَّل ٣ والمستقيمُ والمعدولُ ؛ وما القضايا الثُّنائية والثلاثية والرُّباعية ،

١ باريمانياس : أو باري ارمنياس ، كتاب العبارة لأرسطو .

٧ الحملية : المراد بها القضية الحملية ، وهي عنـد المناطقة بمنزلة المبتدا والحبر عنـد النحاة ، ويسمى المبتدأ عندهم الموضوع ، والحبر المحمول .

٣ المحصَّل : يقال القضبة المحصَّلة ، وهي الحملية التي يكون كل من موضوعها ومحمولهــــا وجودياً بأن يكون السلب خارجاً عن مفهومي الموضوع والمعمول جميعاً ، سواء كانت موجبة كقواناً : زيدكاتب ، أو سلبية كقولناً : زيد ليس بكاتب. سميت بذلك لكون كل واحـــد من الطرفين فيهـــا وجودياً محصلًا . وربما خصص اسم المحصلة بالموجيـــة . ﴾ الممدول : يقال قضية ممدولة ، وهي قضية حملية موضوعها او محمولهــــا او كلاها عدمي ،

وتسمى غير محصلة .

وما العناصر' الثلاثة من ضروري وبمكن وبمننع ، وما الضد" والنقيض وغير ذلك بما يجتاج اليه في مُقدمات القياس .

الثالثة عشرة رسالة في « أنولوطيقا الاولى» وهي القياس، والغرض منها هو بيان كمية القياس الذي تستعمله الحكماء والمتكلمون في احتجاجاتهم والدعاوي والبينات والمناظرات في الآراء والمذاهب، وأنه الميزان بالقيسط وضعته الفلاسفة ليُعرف به الصدق من الكذب في الأقاويل، والحطاء من الصواب في الآراء، والحق من الباطل في الأفعال، وأي شيء يكون، وكيف يكون، وأيتها الفاسد.

الرابعة عشرة رسالة "في «أنولوطيقا الثانية » وهي البرهان ، والغرص منها هو البيان والكشف عن كيفية القياس الصحيح الذي لا خطاء فيه ولا زلل ، وهو المسمى «البرهان » وهو ميزان البصائر ، يُقيم الوزن بالقسط ، ومثاقيلها لا بداية العقول والمعارف الأولى ، يستعملها الصيارفة الإلهيون من الحكماء الذين يعرفون به الصواب من الحطاء ، والحق من الباطل ، ويوضح الحت المين والعلم اليقين .

تمت الرسائل الرياضية التعليمية والفلسفية .

ومنها الرسائل\الجسمانية الطبيعية وهي سبع عشرة ريسالة :

الاولى منها رسالة في ﴿ الْهُمُولَى وَالْصَوْرَةِ ، وَمَاهِيتُهُمَا وَمَا الزَمَانُ وَالْمَكَانُ وَالْحَرَاءُ وَالْحَرَاءُ فَي حَقَائُقُهَا وَكَيْفِياتُهَا ، وَالْغُرْضُ مُنَّهَا هُو وَالْحُرَاءُ فَي حَقَائُقُهَا وَكَيْفِياتُهَا ، وَالْغُرْضُ مُنَّهَا هُو

١ القسط: المدل.

٧ مثاقيلها : مو ازينها ، والضمير يعود إلى البصائر .

الصيارة : أي الذين يميزون الأقوال ، وفضل بعضها على بعض ، مأخوذ من صيارة الدرام .

<sup>؛</sup> به : أي بالميزان

تعريف ماهية الجسم وحقيقته وما يخصه من الأعراض اللازمة والزائلة والصود المُقومة والمتممة ، وتلقب هذه الرسالة رسم الكيان. ا

الثانية منها رسالة في والسماء والعالم، وبيان كيفية أطباق السموات وكيفية تركيب الأفلاك، وما هو العرش العظيم، وما هو الكرسي الواسع. والغرض منها هو البيان عن كيفية تحريك الأفلاك، وتسييرات الكواكب، وأن المحر "ك لهما كلتها هو الروح القد س والنفس الكلية الفلكية، الموكلة بها بإذن باريها.

الثالثة منها رسالة في والكون والفساد ، والغرض منها هو البيان عن ماهية الصور المقو"مة لكل واحد من الأركان الأربعة ، أعني الامتهات التي هي النار والهواء والماء والأرض ، وأنها هي الأمتهات الكلية الكائين منها المعدن والنبات والحيوان ، وكيفية استحالة بعضها إلى بعض باختلاف كيفياتها عليها ، بدوران الأفلاك حولها ، ومطارح شعاعات الكواكب عليها ، وان الطبيعة الفاعلة لها ، المحركة لكل واحد منها إلى كما ها وغايتها ، هي قوة من قوى النفس الكلية الفلكية ، وملك من جملة الملائكة الموكلة بها ، وسائقة ها إلى قام ما أعد ها من غايتها .

الرابعة منها رسالة في ﴿ الْآثَارِ الْعَلُويَّةِ ﴾ والغرض منها هو السان عن كيفية حوادث الجو وتغييرات الهواء ، من النور والظلمة ، والحر والبرد ، وتصاريف الرياح من البحار والأنهار ، وما يكون منها من الغيوم والضباب والطل والندى والأمطار والرعود والبروق والثلوج والبرد والهالات وقوس قرح

السمع : الصيت . الكيان : الطبيعة ، قال الجواليقي إنها كلمة سريانية ، وقيـل سمع الكيان
 لانه أول ما يسمعه المتعلمون لهـذا العلم، ويسمى أيضاً السمع الطبيعي والسماع الطبيعي ، وهو
 ما ينبغي أن يقد م قبل تعلم الفلسفة .

٧ الهالات : جم الهالة ، وهي الدارة التي تظهر حول القمر .

والشهب وذوات الأذناب وما شاكل ذلك .

الخامسة منها رسالة في و كيفية تكوينها في باطن الأرض . » والغرض منها وعلة اختلاف جو اهرها و كيفية تكوينها في باطن الأرض . » والغرض منها هو البيان بأنها أول مفعو لات الطبيعة التي هي دون فلك القمر التي هي قوة من قوى النفس الكلية الفلكية بإذن باريها المصور للجميع ، والموجد للكل ، لا من موجود ، إبداعاً واختراعاً وخلقاً وتكويناً ، ومنها تبتدى الأنفس الجزئية بالتهدي الباعث بها إلى الترقي من أسفل سافلين من مركز الأرض إلى أخيل عليين ، عالم الأفلاك وفوق السموات ، موقف الأبرار المتقين ، ومقر الأخيار المنتجبين ، وعل الأنبياء والمرسلين . وهذا أول صراط تجوز عليه الأنفس الجزئية ثم النبات بو ساطة الكون والنمو ، ثم الحيوان بوساطة الكون والنمو والحيس والعقل ، ثم التجرد والدخول في زمرة الملائكة الذين هم سكان الأفلاك والملإ الأعلى الذين هم أهل السموات .

السادسة رسالة في « ماهيّة الطبيعة » وكيفية أفعالها في الأركان الأربعة التي هي الأمّهات ومواليدها التي هي : الحيوان والنبات والمعادن . والفرق بين الفعل الإرادي ، من الفكري والشوقي ، وبين الضروري من الطبيعي والقهري . والغرض منها تنبيه الغافلين على أفعال النفس وماهيّة جوهرها ، والبيان عن أجناس الملائكة ، وهي التي تسميها الفلاسفة روحانيات الكواكب الموكلة بإنشاء المواليد، بتحريكها إلى استكمال صورها والتمام المُعَدّ لها .

السابعة منها رسالة في « أَحِنَاسِ النَبَاتِ» وأَنواعها وكيفية سرَيَان قوى النفس النامية فيها . والغرض منها هو تعديد أَجِنَاسِ النبات ، وبيان كيفية تكوينها ونشوعها، واختلاف أنواعها من الأشكال والألوان والطعوم والروائح

١ المنتجبين : المختارين .

في أوراقها وأزهارها وثمارها وحبوبها وبذورها وصموغها ولحائما ا وعروقها وقضيانها وأصولها وغير ذلك من المنافع ؛ وأن أول مرتبة النبات متصلة بآخر مرتبة المعادن ، وآخر مرتبتها متصلة بأول مرتبة الحيوان .

الثامنه منها رسالة في المتاف الحيوان وعجائب هياكلها وغرائب أحوالها. والغرض منها هو البيان عن أجناس الحيوانات وكمية أنواعها واختلاف صورها وطبائعها وأخلاقها ، وكيفية تكوينها ونتاجها وتوالدها وتربيتها لأولادها ، وأن أول مرتبة الحيوانية متصلة بآخر مرتبة النبات ، وآخر مرتبة الحيوانية متصلة بأول مرتبة الانسانية متصلة بأول مرتبة الملائكة الذين هم سكان الهواء والأفلاك وأطباق السموات، وأن نفوس بعض الحيوانات ملائكة ساجدة لنفس الإنسان التي هي خليفة الله في أرضه، ونفوس بعضها راكعة له ؛ ونفوس بعض الحيوان شياطين عصاة مغلغيلة في جهنم عالم الكون والفساد؛ وأن الانسان إذا كان خيراً عاقلًا فهو ملك كريم خير البوية ؛ وإذا كان شريراً فهو شيطان رجيم شر" البوية .

التاسعة منها رسالة في رتر كبب الجسك » والبيان بأنه عالم صغير وأن بنية هكله تشبه مدينة فاضلة ، وأن نفسه تشبه ملكاً في تلك المدينة . والغرض منها هو معرفة الانسان جسده وبنيته المهيأة له ، وان انتصاب القامة أجل أشكال الحيوانات، وان بنية جسد الانسان محتصر من العالم الذي هو في اللوح المحفوظ ، وأنه الصراط المهدود بين الجنة والنار ، وانه ميزان القسط الذي وضعه الله بين خلقه ، وانه الكتاب الذي كتبه الله بيده ، وصنعته الذي صنع الله بنفسه ، وكلمته الذي أبدع الله بذاته ؛ وأن نفس الانسانية هي أخلفة الله في أرضه حاكماً ببن خلقه ، سائساً لبريته ، مستعملاً لعالمه السفلي منة من الزمان ، فاذا انتقل صار زينة لعالمه العلوي وحافظاً لذاته الوجودي على الأبد ؛ وأن فاذا انتقل صار زينة لعالمه العلوي وحافظاً لذاته الوجودي على الأبد ؛ وأن

~ howallhor

١ اللحاء : قشر الشجر .

الانسان إذا عرف نفسه المستخلف عرف ربه الذي استخلفه وأمكنه الوصول الله والولفي لديه ، فائزاً بنعيم الابد والدوام السرمد .

العاشرة منها رسالة في ﴿ الْحِاسُ وَالْمُحسوسَ ﴾ والغرض منها هو البيان عن كيفية إدراك الحواس محسوسلتها ، واتصالها بواسطة القوة الحاسة، واتصالها إلى الحاسة المشتركة الروحانية الواصلة ، التي منها انبعثت قوى الحواس الظاهرة ؛ وانها ترد كالخطوط الحارجة من المركز إلى المحيط ، بنقط كثيرة ، الراجعة اليه بنقطة واحدة ، وهو أول منازل الروحانية إذ القوة ُ الحاسة المؤدّية اليه جسماني بوجه وروحاني بوجه ، والحاسة المشتركة ، أعنى الدَّاخلة ، روحانية محضة، لأن حكم الجزء منها حكم الكلُّ، وانكانت النجزئة لا تقع عليه بالحقيقة لأن تصورها الشيء بإدراكها واتصالها الى القوة المتخيلة التي مجراها مقدَّمُ الدماغ لتوصلها إلى القوة المفكرة التي مجراها وسط ُ الدماغ ، لتميزها وتخلصها مجولانها فيها، وتعرفَ حقائقها، ثم توصلها إلى القوة الحافظة الذاكرة التي مجراها مؤخَّر الدماغ ، لتبسكها وتحفظها معتقدة أو غير معتقدة الى وقت التذكار ، ثم تؤديها الى القوة الناطقة العاقلة التي هي ذات الانسان المدبرة للكل ، الباقية الذات، تنتزع جميع المعاني والصور، ثم تصور تلك المعاني والصور المنتزعة من مصوراتها المرتسمة فيها ، وهي القوة الناطقة أيضاً بوساطة الاولى ، فتلك الصورة هي لها كالموضوع وكالهيولى. والقوة المعتبَرة أيضاً للنطق الحارج هي القوة الناطقة أيضاً على وجه ثالث يُواسطة الألسن أه فإذا همت الاولى بإظهار شيء الى خارج وهو أالنطق الإلمي على الحقيقة ، من صورة النفس ، تصورت النفس الثانية ، إذ هما جوهر وأحك لتجردهما عن المواد ، وتعريهما عن الهيولى أعني الجسمانية ، فتأدَّت الى القوة الناطقة التي مجراها على اللسان ، لتعبر عنها بالألفاظ الدالَّة للمخاطبين على المعاني التي تخرج من النفس الى القوة الصانعة، التي مجراها البدان، لتخط بالأقلام على أوجه الالواح وصفحات الدفاتر وبطون الطواميرا تلك ١ الطوامر: المبحاثف.

الالفاظ وهي النطق الحارج والكلام الظاهر لتبقى العلومُ بصورها الذاتية أعني معانيها محفوظة من الاو"لين الى الآخرين ، وخطاباً من الحاضرين للغائبين الى يوم يُبعثون .

الحادية عشرة منها رسالة في رمسقط النُّطفة ، وكيفية رباط النفس بها ، أعني الهيولانية، عند تقلب حالاتِها شهراً بعد شهر، وتأثيرات أفعال روحانيات الكواكب في أحكام بِنية الجسد من المِزاج والتركيب أربعة أشهر قدر مسير الشمس تُلث الفلك ، واستيفامًا طبائع البروج من النارية والترابية والهوائية والمائية ؛ ثم كيفية تأثيراتهـا وأفعالها في أحكام النفس أربعة أشهر أخر ومـا ينطبع فيها من التهيؤ والاستعداد التي هي صورة الاولى بالقوة لتصير صورة بالفعل عند التهيؤ لقبول الأخلاق والأعمال والعلوم والآداب والحكم والآراء في مُقبَل الزمان ومستقبل العمر ، بعد الولادة في الشهر التاسع ، عند دخول الشمس من بيت التاسع ، من موضعها ، يوم مسقط النطفة بيت الحركة والسفر والنُّقنَّلة والتصور والعلم والفطنة . والغرض منها هو الإخبار عن حال الأنفُس البسيطة قبل تشخُّصها واتصالها بالاجسام الجزئية المخصورةُ المحدودة المحسوسة بوساطة الألوان والاشكال والاعراض الأخر ؛ وان المكث في الرحم هذه المدة لتتميم البنية وتكميل الصورة، وهو الكمال الاول لاستكمال الآلة وإعدادها الادوات ولاستتمام رباط النفس بالهيكل، واتحادها بقواه ، وانبساطها في البنية ، وتمكثنها من الجملة .

الرسالة الثانية عشرة منها في معنى قول الحكماء: « أن الإنسان عالم وفي وهو معنى العالم الكبير المؤدي عن جملته والمخصوص بشمرته ، وأن صورة هيكله بماثلة لصورة العالم الكبير الجسماني ؛ وأن أحوال نفسه وسريان قواها في بنية هيكله وحقيقة جوهره بماثلة لأحوال الحلائق الروحانيين من الملائكة والجن والشياطين، وأرواح الحيوانات أجمعين. فإن الانسان محتصر الملائكة والجن والشياطين، وأرواح الحيوانات أجمعين. فإن الانسان محتصر المدالية المحتورة المحتورة

١ البيت : قسم من منطقة البروج .

من العالسَةَ الروحاني والجسماني جميعاً، مهيأ مجبول من سُوس، هو في الحقيقة خلاصة هذا العالم ونمرته وزبدته ، وكدر ذلك العالم وثـُفالته ١ ، وأن يكون جوهر آخر المعاني الجسمانية، وأول المعاني الروحانية، فهو كالحد المتاخم لكل العالسَمَين ، وكالاصل الصالح لمجموع الكَمَالَين، وكالجوهر الذي هو بإنيّته ٢ معقول ، وكيفيته محسوس ، وكالشيء الذي بذاته حياة من وجه وذو حياة من وجه ، وكالذات القائم بنفسه من جهة ، والقائم بغيره من جهة ، وكالمعنى المشير بمضمون فحواه، ويُفطَنَ، بمفهومه ، لما سواه ؛ ومن وجه آخر كالفرخ المتفقِّىء عنه البيضة الذي هو له كمال من وجه ومنتهى للكمال من وجه آخر، فهو اللازم للوكر ما دام طائراً بالقوة، فاذا استكمل طار فصار طائراً بالفعل؛ وكالزاوية التي يوجد ذاتها متوسطة بين المتجزىء وغير المتجزىء ، ثم النقطة جامعة لحاليهما أعني البسيط والمركب ، وكالنبوة التي هي ممتدة إلى الروحانيين بخط ، وإلى الجسمانيين بخط ، ثم الوحي ُ جامع بين طرفيهما ، والإلهام حاو لحد ممان وكنهاية المحيط التي هي السطح لذي مكان وليس له مكان . والغرض من هذه الرسالة هو الإخبار عن حال الأنفس البسيطة قبل تشخيصها واتصالها بالأجسام الجزئية والأشخاص الحسية ، وعلة اتصالها مدة ، وحال مفارقتها عند بلوغ نهايتها؛ وكيف يعرف الإنسان هويته وإنيّته وكيفية نفسه وحقيقة ذاته ، وأنه مجموع فيه معاني الموجودات كلها ، فهو كالكل ، ومحيط بالجميع ، فينتبه كذلك ، ويتأمل الصواب والفرصة مدة حياته ، فيقصده ٣ ويقتنيه ويحتويه ، إذ لذلك أنشأه منشيه فيعيده ويبديه ويديمه ويبقيه ، وهو يبليه ويشفيه ويهديه لينجِّيه فيفوز بالبقاء والنعيم المقيم، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم .

الثفالة : الحتارة ، وهي ما رسب نحت الشيء من كدورته كختارة الزيت والمرق وما أشبه .
 ولم نجد الثفالة في المعاجم التي بين أيدينا، وإنما وجدنا الثفل. فاستمالها هنا على قياس الحتارة .
 الإنية : نحقق الوجود العيني من حيث رتبته الذاتية .

٣ يقصده : أي يقصد الصواب .

الرسالة الثالثة عشرة منها في « كيفية نشر الأنفس الجزئية في الأجساد البشرية والأجسام الطبيعية » والغرض منها البيان عن كيفية بلوغ الإنسان بدوام انتقاله ، وتغير أحواله ، وآخر معاده ومآله ، وكيف يصير إلى رتبة الملائكة ومنازل الروحانيين ، دار القرار ومحل الأخيار ، عند خلع المادة ، وبلوغ الإرادة ، ونهاية السعادة ، إلى حلوله بعد الموت أو قبله بوجوده الصوري ، وجوهره النوري .

الرسالة الرابعة عشرة منها في و بيان طاقة الإنسان في المعارف ، إلى أي حد هو ، ومبلغه في العلوم إلى أي غاية ينتهي ، وأي شرف منها يرتقي . والغرض منها هو التنبيه على معرفة الله ، جل جلاله ، والقصد نحوه واستنجاز لقائه ، والوقوف بين يديه ، والرجوع بالكلية إليه ، كما كان منه المبدأ وإليه المعاد والمنتهى .

الرسالة الخامسة عشرة منها في و ماهية الموت و حياة ، وما الحكمة في وجودها في الدنيا عالم الكون والفساد وما حقيقة المعاد . والغرض منها هو البيان عن علة رباط الأنفس الناطقة بالأجساد البشرية ، واتصالها بالأشخاص الجزئية إلى وقت الموت ، وكيفية التأهب والاستعداد قبل الفوت ، والاستعجال ما دام الحلاص بمكناً والنجاة معرضة ، والأجسام موجودة ، والآلة متمكنة ؛ والاستهانة بالموت والتجافي عنه ، وإزالة الحوف منه بيقاء النفس بعد الموت الذي هو مفارقتها الجسد ، وترك استعمالها إياه ، واستراحتُها من أذاه ، ووصولها إلى عالمها ، ووجودها مناها ، وبلوغُها منتهاها ، وأنه لا سبيل لها إلى البقاء السرمدي الذي لا يتغير ولا يزول إلا بمفارقة الجسد المستحيل الذي هو سبب الانتقال والزوال والتغير من حال إلى حال .

الرسالة السادسة عشرة منها في رماهية اللذات والآلام الجسمانية والروحانية، وعلية كراهية الحيوانات الموت وكيف أسباب الآلام واللذة التي تنال النفوس بسبب الأجسام، وكيف تنال بمجردها إذا فارقت الجسد، وكيف

Ψ

يكون انفرادها بذاتها ، وتجردها بنفسها خلواً منها ، وانتهاؤها إلى الفردانية واتحادها بالجواهر الصورانية والذوات الروحانية ، وكيف تكون لذ"ات أهل الجنان وآلام أهل النيران ، والفرض منها هو التصور أن عذاب أهل جهنم كيف يكون مع الجن والشياطين المغلطة المقيدة المنكوسة المعكوسة ، وان نعيم أهل الجنان كيف يكون مع الملائكة والروحانيين مسرورين ، فيها كلدين ، لا يمسهم فيها نصب ولا عناء يتبو أون من الجنة حيث يشاؤون ؛ وان جهنم عالم الكون والفساد يصلاها من شقي بسوء المنقلب والمعاد ؛ وان الجنان في أعالي عالم الأفلاك وسعة السموات سعد بها من فاز بعد المات بذخائر الحيوات والباقيات الصالحات .

الرسالة السابعة عشرة منها في وعلل اختلاف اللغائ ، ورسوم الخطوط والعبارات، وكيف مبادىء المذاهب والديانات والآراء والاعتقادات ، وأول نشوئها، وابتداؤها وغاؤها وتزايدها حالاً بعد حال، وفرناً بعد قرن، وكيفية انتقالها من قوم الى قوم، وسبب تغييراتها والزيادة فيها والنقصان منها. والفرض منها هو التنبيه على ان أفعال النفس إنما تقع بحسب ما في طبعها وغريزتها ، وان قوة البحث عن الخفيات موجودة في جوهريته ، أي بضير التذكير اعتباراً للانسان ، أي في جوهرية النفس ، كالمادة ، والعلم صورة لتلك المادة ، فهي علامة بالقوة ، والعلم صورة لتلك المادة ، فهي والمعقولة من أصناف العلوم في الأعلى والأسفل والأدق والأجل منها ، بقوة والمعقولة من أصناف العلوم في الأعلى والأسفل والأدق والأجل منها ، بقوة فيستخرج بعلمه آراء ويستنبط بذهنه مذاهب، ثم يعبر عن تلك الصورة المتخلة في ضيره بألفاظ مؤدية عنها ، ثم يقيد تلك الالفاظ بوسوم من الكتابة دالة في ضيره بألفاظ مؤدية عنها ، ثم يقيد تلك الالفاظ بوسوم من الكتابة دالة على تلك الالفاظ دلالة الالفاظ على تلك الحواطر ، ودلالة الحواطر على أعيان

١ خلوا منها : أي انفرادا منها بذاتها .

الاشياء وحقائقها ومعانيها. وانما يتعاطون ذلك على حسب مناسبات من الطباع واتفاقات تقع في الاوقات والبقاع والمنشل والمولد والمخالطات بأقوام أصدقاء وأقارب ومعارف؛ والإصغاء اليهم والاخذ عنهم والتخلُّق بأخلاقهم ، فبحسب هذه الاتفاقات يقع ليثار الانسان الشيء على غيره من الآراء والمذاهب ، والمطالب والاعتقادات والنسِّحُل والصناعات والمكاسب، لأن كل انسان وان كان في ظاهر أمره متمكناً من اختيار ما يقتنيه من المذاهب والآراء ، فبينه وبين كل واحد منها مناسبات جبليَّة ١ باطنة ، وعادات أُلفيَّة ظاهرة ، تجذبها اليه وتحبّبها عنده وتحرضه عليها وتدعوه البها، ومجسب انجذابه في طبعه وميله وألفه ، يكون تبرّزه فيها ومهارته بها ، ولذلك برّز أحدهم في شيء وتخلّف آخر، واجتهادهما وآحدً. وربما اتفق واحد منهم أن يسمع كلاماً أو يرى أمراً فيرضاه لنفسه ، ويميل اليه بطبعه ، ويقتنيه ، ويدخل في جملة أهله ، فيتأكد ألفته وأنسه به على مرور الزمان ، فإذا قوي الألف ُ واستهرت العادة ، وسكنت نفسه اليه ، وتمكن من قلبه ، لشد"ة صحبته له ومعرفته به ، وفرط ميله اليه ، آثره على غيره حتى يصير في آخر الامر إلفاً لما يختاره منه، ومعانداً لمـا سواه ، ويرى له الفضل على غيره من المذاهب الحقيقية ، والآراء العقلية ، وان كان مفضولاً ؛ ومجكم له بالشرف والعلو" ، وان كان مشروفاً . فبحسب ذلك تكثرُ الاختلافات وتتباين المذاهب والديانات ، والحق فيهم مع الأنزر الأَقَلُّ ، والآخر لاحق بالأول .

ومنها الرسائل النفسانية العقلية ) تشتمل على عشر رسائل:

الرسالة الأولى منها في « المبادىء العقلية » على رأي الفيثاغوريين ، والغرض منها أن الباري جل جلاله لما أبدع الموجودات في المبدّع الأول وهو العقل ، واخترع المخترّعات بوساطته في النفس ، وخَلَقها مقدّرة في الطباع ، وكوّنها

١ جبلية : طبيعية .

قبل الاثنين، والاثنين قبل الثلاثة، وكذلك ما بعده ؛ وجعل لكل جنس منها حدّ يخصوصاً ، ونهاية معلومة ، مطابقة بعضها لبعض ، فاعلة ومنفعلة ، هيولى وصورة ، نوعاً وجنساً ، إذ رأى ذلك أحكم وأتقن وأكمل وأهدى إليه وأبين . الرسالة الثانية منها في « المبادى والعقلية ما على رأي إخوان الصفا وخلائن الوفا ، والعرض منها هو البحث عن علة الأشياء والأخبار وأسباب الكائنات الكليات والجزئيات عن الباري ، جل وعز ، كتركيب العدد الصحيح عن الواحد قبل الاثنين .

بحسب الامهات والموالد ، ورتبها ونظمها كمراتب الأعداد من الواحــد الذي

الرسالة الثالثة منها في معنى قول الحكماء «إن العالم إنسان كبير» ذو نفس وروح حي عالم طائع لباريه ، خلقه ربه ، جل ثناؤه ، يوم خلقه ، تامتاً كاملاً ، وان كل الحلائق داخلون فيه وهو جملتهم ، وليس خارج العالم شيء آخر لا خلاء ا ولا مكاء ا ، وليس العالم في مكان وكل ما فيه في مكان موكل كل واحد من أهل العالم بما يتأتى منه ، ويقد وعليه ، يفعلون ما يؤمرون ، كل واحد من أهل العالم بما يتأتى منه ، ويقد عليه ، يفعلون ما يؤمرون ، وكل في فلك يسبحون ، يُسبّحون الليل والنهار لا يفترون ، كما قال تعالى « وما منا إلا له مقام معلوم ، وإنا لنحن الصافون ، وإنا لنحن المسبحون».

الرسالة الرابعة منها في والعقل والمعقول ، وما العقل الهيولاني ، وما العقل بالقوة ، وما العقل بالفعل ، وما العقل المستفاد ، وما العقل الفعال . والغرض منها هو تعريف ذات الإنسان ، وصورة الصور ، وما جوهر النفس مجقيقتها ، والإشارة إلى الباقي فيها ، وكيف اجتاع صور المعلومات فيها على تباينها وتغايرها، وكيف تصورها الموجودات المنتزعة من المواد، وكيف تصير أحد موجودات العالم ، بعد أن لم يكن شيء من الموجودات إلا بالقوة ، وكيف موجودات العالم ، بعد أن لم يكن شيء من الموجودات إلا بالقوة ، وكيف

١ الحلاء : امتداد موهوم صالح لأن يشغله الجمم ويسمى أيضاً الفراغ الموهوم ، أو هو البعد المجرد الموجود في الحارج القائم بنفسه .

٢ الملاه : الجم في اصطلاح الحكماه ، لأنه يملأ المكان ، ومدّ هنا كالحلاء للازدواج .

خروجه بالصورة من العدم إلى الوجود ، وكيف يجصل عقلًا بالفعل ، وعاقلًا بالفعل ، وعاقلًا بالفعل ، وعاقلًا بالفعل ومعقولًا بالفعل ، والوجود الصوري بجرَّداً من سائر المواد معرَّاةً من الميولات ، فتبقى ببقاء العقل الفعال ، وجه الله ذي الجلال والإكرام ، لا إله إلا هو ، كل شيء هالك إلا وجهه له الحكم وإليه ترجّعون .

الرسالة الخامسة منها في « الأكوار والأدوار واختلاف القرون والأعصار والزمان والدهور» ، والغرض منها هو البيان عن كيفية إنشاء العالم ومبدئه وترتيبه وظهوره وغايته وكيفية فنائه وخرابه ، لو انقطعت مواد بقائه عن مبقيه لينعدم في الحال ويضمعل بلا زمان ، وما أمر الساعة إلا كلمح البصر أو هو أقرب .

الرسالة السادسة منها في «ماهية العشق» ونحبة النفوس ونزوعها وتشوقها إلى الاتحاد ؟ والمرض الإلهي وما حقيقته ، ومن أبن مبدأه . والغرض منها هو البيان بأن السابق المشوق إليه المعشوق المطاع المراد المطلوب المحبوب على الحقيقة هو الباري جل ثناؤه ، وأن الحلائق وجملة العالم مشتاقة إليه مريدة متحركة نحو الكمال باستمام الصورية ، وعاشقة إلى مصورها الذي هو فوق الصور والكمال الممام ، وهو الباري المصور ، له الأسماء الحسني والأمثال العلى .

الرسالة السابعة منها في « ماهية البعث والصُّورُ والنُّسُورُ والقيامة والحسابُ وكيفية المعراج » وعلمها هو الغرض الأقصى من رسائلنا كلها ، وإليه المنتهى، وهو الغابة القصوى ، وإليه أشار بقوله « تَعرُجُ الملائكة والروح إليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة » .

الرسالة الثامنة منها في « كمية أجناس الحركات ، وكيفية اختلافها ومباديها وغاياتها » ، والغرض منها هو البيان عن كيفية وجود العالم عن الباري ، جلً

١ الأكوار: الطبائع.

جلاله ، وكيف حركة الطنائع إلى استكمالها ، وقبول صورها الخاصية في كل واحد منها لصورته الخاصية ، واحد منها لصورته الخاصية ، إذ بالصورة يصير الشيء هو ما هو ، وبه يجصل في الوجود ، ويتميز ويتحيز ، ويصير شيئاً معلوماً مشارآ إليه .

الرسالة التاسعة منها في و العلل والمعلولات ، وكيف رجوع أواخرها على أوائلها ، وأوائلها على أواخرها ، والغرض المقصود منها هو معرفة أصول العلوم ومباديها وأسبابها وقوانينها ورسومها وكيفياتها على الحقيقة .

الرسالة العاشرة منها في و الحدود والرسوم، والغرض منها هو معرفة حقائق الأشياء وماهياتها وأجناسها وأنواعها المركبة والبسيطة بما هي كل واحد منها ، وبمعرفتها الوقوف على ذوات الأشياء وكيفياتها وفصولها .

\* \* \*

ومنها الرسائل الناموسية الآلمية والشرعية الدينية وهي تشتمل على إحدى عشرة رسالة:

الرسالة الأولى منها في و الآراء والمداهب في الديانات الشرعية الناموسية والفلسفية ، وبيان اختلاف العلماء في أقاويلهم ، وما أدى إليه اجتهاد هم من البحث والنظر والكشف عن الحقائق والأصول ، وكمية تلك المقالات ، وما الأسباب والعلل التي من أجلها كان اختلافهم ومن المنحق ومن المنطيل، وما يصلح للجميع ، وما يصلح للخاص ، وما يصلح للعام . والفرض من هذه كلها هو البيان بأن المذاهب والديانات كلها و ضعت كالعقاقير والأدوية والأشربة لمرض النفوس وكسب الصحة ولطف الحييل لحلاصها من بجر الهيولى وأسر الطبيعة ؛ ووصف طريق الآخرة وكيفية النجاة في المعاد من جهنم عالم الكون والفساد، والوصول إلى الجنان والفردوس عالم الأفلاك والسبع السموات؛ وان والفساد، والوصول إلى الجنان والفردوس عالم الأفلاك والسبع السموات؛ وان أكثر هذه الديانات لأقوام قد انحرفوا عن طريق النجاة ، وبعدوا عن انتهاج سبيل الرشاد ، فاستولى عليهم الميل والعصبية ، والحمية الجاهلية ، نار الله سبيل الرشاد ، فاستولى عليهم الميل والعصبية ، والحمية الجاهلية ، نار الله

الموقدة التي تطلع على الأفندة، فضلتوا ضلالاً بعيداً ، وما الله بظلام للعبيد. الرسالة الثانية منها في « هاهية الطريق إلى الله عز وجل و كيفية الوصول إليه. ، والغرض منها هو الحث على تهذيب النفس، وإصلاح الأخلاق، وتطهير السرائر ، وتنزيه الضائر ، وتنبيه النفوس الساهية ، عمّا بعد الموت في المعاد من أحوال القيامة والبعث والنشر والحساب والميزان والصراط والجواز على حبنم ، والورود فيها، وحقائق معانيها. « وإن منكم الا وارد ها كان على ربك حتماً مقضيًا . ثم 'ننتجي الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها جيثياً . »

الرسالة الثالثة منها في (بيان اعتقاد إخوان الصفا وخلان الوفا)، ومذاهب الربانيين الإلهيين. والغرض منها هو وضوح الحجة على بقاء النفوس بعد مفارقتها الجسد الذي يسمى الموت ، وحل الشكوك فيها وكشف الشبة بطريق إقناعي لا برهاني ، إذ الرسالة الجامعة مقصورة على البراهين، على ما أشرنا إليه في رسائلنا التي هي كالمدخل إليه والعنوان له .

الرسالة الرابعة منها في وكيفية عشرة إخوان الصفا وخلا"ن الوفاء وتعاون بعضهم لبعض بصدق المودة وصحة المحبة ، ومحض الرأفة والشفقة والتحنن والرحمة ، وسيرهم في صلواتهم ومذاكرتهم ومجالستهم واجتاعاتهم . والغرض منها تأليف القلوب والتعاضد في الدين والدنيا جميعاً ، إذ هي سبب نجاتهم والمؤدة به إلى خلاصهم .

الرسالة الحامسة منها في «ماهية الإيمان وخصال المؤمنين المسحقيّين»، والغرض منها هو معرفة الجلالة الروحانية وما الإلهام وما الوسوسة وما التوفيق وما الحذلان وما المداية وما الضلالة ، إذ كان هذا الباب علماً غامضاً وسر"اً خفيّاً من العلوم الروحانية والأسرار النفسانية .

الرسالة السادسة منها في رَ<u>مَاهِية الناموس الألمي والوضع الشرعي</u>، وشرائط النبو"ة وكمية خصالهم أ، ومذاهب الربّانيين والإلهيّين. والغرض منها هو التنبيه منها هو التنبيه النبو"ة وكمية خصالهم الأنبياء .

على أسرار الكتب النبوية، ومرامي مرموزاتهم المقصودة، وأوضاعهم الناموسية الالهيّة والتهدّي اليها، وكيفية الكشف لها، من المهدي المنتظر والبَرَ قـُـليط الأكبر.

الرسالة السابعة منها في « كيفية الدعوة إلى الله عز وجل » بصفوة الأخوة وصدق الوفاء ، ومحض المودة ، وخطاب طبقات المدعوين ، ومنازل المستجيبين إلى ذلك . والغرض منها هو البيان بأن دولة أهل الحير تبتدىء أولها من قوم أخيار فنضكاء أبرار يجتمعون ويتفقون على رأي واحد ، ومذهب واحد ، وسيرة عادلة من غير تخاذل ولا تقاعد .

الرسالة الثامنة منها في « كيفية أفعال الروحانيّين والجن والملائكة المقرّبين والمردة والشياطين » ، والغرض منها هو البيان أن في العالم فاعلين نفسانيّين روحانيين غير جسمانيين ، لا يتانعون ولا يتزاحمون ولا يتضايق بهم المكان ولا يحويهم الزمان ، ولا يتحصّلون بمشاعر الحواس ومدارك العيان ، ذواتهم حيث أفعالهم ، وصورهم معروفة بآثارهم .

الرسالة التاسعة منها في الحية أنواع السياسات وكيفيتها ومراتب المسوسين وصفات المدبرين لها في العالم. والغرض منها هو البيان بأن مدبر الجميع وسائس الكل الحكيم الأول الباري المصور جل جلاله ، وان من كان أحسن سياسة وأحسن تدبيراً كان عند الله أعظم منزلة، ولديه أقرب زلفة ؛ ومن كان بقدرة الله أبصر ، وبجكمته أعرف ، كان بسياسة خلقه أعلم ؛ ومن كان بها أعلم فسياسته أحسن وأعدل ، ومن كان كذلك ، فإليه أقرب ولديه أوجه .

الرسالة العاشرة منها في وكيفية نضد العالم بأسرة وفي مراتب الموجودات، ونظام الكائنات، وان آخرها منعطف على أولها من أعلى الفلك المحيط إلى منتهى مركز الأرض؛ وانها كلها عالم واحد كمدينة واحدة، وكحوان واحد، وكإنسان واحد. والغرض منها هو الوقوف على معرفة الحقائق ومباديها وتواليها وسوابقها ولواحقها ، علماً يقيناً وبياناً شافياً مقنعاً كافياً ، بلا شك ولا شبة

ولا ريب ولا مربة ، وان مبدأها كلها صادرة عن فعل الله عز وجل وحده الذي هو الإبداع المحض ، لا من موجود هو أولها بالوجود والوحدة وأقدمها فيه ، وهو البديء الذي أبرز الله فيه سائر الموجودات ، تنبعث منه القوى متكثرة نحو غايتها المختلفة ، واليها تتصاعد متصدة ، وان إلى ربك المنتهى والى الله تسرجع الأمور؛ وجعله السبب الأول الذي به يتعلق ما سواه من سائر الموجودات ، تعلق المعلول بالعلة مرتبطاً بعضها ببعض فاعلة ومنفعلة ، منتقلاً من رتبة الدنيا الى رتبة القصوى، ارتباط معلول بعلة على حسب بواديها وتواليها ، إلى أن تتلاحق بأجمعها وتتوارد بأسرها إليه، فبكون هو علة العلل ومبدأ المبادىء الفائضة بما أفاض اليه الباري، جل جلاله، على ما دونها بخيرها ووجودها ، يقبل كل ذات من الذوات بقدر ما محتمله منها من الوجود اللائق به في الدوام والبقاء ، نور الله وعنايته ورحمته وكلمته ، به الله يدي من يشاء ويثيب ، واليه يُرجع من ينيب .

الرسالة الحادية عشرة منها في والهذائيم، وماهية العين والزجر والفال والوهم والرئي وكيفية أعمال الطلسمات الباقية، وما عمارة الأرض، وما الجن وما الشياطين وما الملائكة المقربون والروحانيون، وكيف تأثيرات بعضهم في بعض. والغرض منها هو البيان بأن في العالم فاعلين غير مرئيين ولا محسوسين يسمئون روحانيين، أفعالهم ظاهرة، وذواتهم باطنة، منها ما تظهر أفعاله بوساطة الطبيعة الموساطة النفس، ومنها بوساطة العقل، وهو أجل منازل المخلوقين وأعلى رتبة الروحانيين، لأن الباري، جل ثناؤه، جعل العقل سابقاً، والنفس لاحقاً، والطبيعة سائقاً، والهيولى شائقاً، والمدم ماحقاً. والعقل هو البديء الأول والموجود الأول، عن موجده بدى، وبه يبقى. والعقل صار ممت الوجود بوجوده، مستكمل الفضائل والحيرات، تام الأنوار والبركات، معرسي من الشوائب والتغييرات، مبرساً من النقص الواقع من جهة

١ البديء: المخلوق والأمر المبدع.

الهُمُولَـّات ، رتب كلَّ موجود مرتبة ، وينزله منزلة ، ويوفّيه قسطه في لزوم النَّظام والبلوغ الى التمام ، ولذلك جعل له القوة الحافظة على سائر الموجودات ووجوداتها العاقلة؛ لهم ذواتها الحاصة بواحد واحد منها ، يستحقها أو يليق بها، فلذلك يُشار الى ذاتها باسم الفعل الصادر عنها، إذ فعله ذاتُه، وصورتُه تأثيراته. فهذا هُو السابق البادى، ثم يليه اللاحق التالي، وهو القوة المنخترعة بوساطته المبدعة بها الذوات من سائر الوجودات ، أفضَل أحوالها في الوجود الذي هو الحياه ؛ وهي النفسُ التي بهـا أعطى الأجسام أفضل صُورها وأتمَّ وجودها . ولما تصُوَّرت الأجسامُ بها وانطبعت فيهما ، حصَّلت لهما بها قوة " تتعلَّق بها الأجسام على قدر اختلافها ، فحصل صورة كل واحد منها ، مخالفة لصورة الآخر ، وهو الطبيعة ُ الباقية في الأجسام ، مجصُل بهما التخلُّق ُ والتصوُّر والتشكيّل بالصورة الخاصة لواحد واحد منها ، وهي قوة " وضعها الباري ، جل جلاله ، في الجسم وعلتى قوامه بوجودها فيه ، وصيّره مخاصّتها للتحرُّك به الى تمـام مُعكد له وغاية ، قُدر لبلوغه اليه ، ووقوفيه عنده، إلا أن يعوقه عائيق من خارج فيمتنع من حركته إلى أن ينقطع ذلك ، فيعود الى حركته الحاصّيّة. ثم الهُ يُبولى الأولى التي هي ذات القوة لا موجود بالفعل، يخرج إلى ألوجود بالفعل بقبول الصورة التي بها يصيرُ الشيء هو ما هو، ويفارقه كون العدم، والعدم هو لا موجود" بالفعل، ولا موجود" بالذات، موجود" بالعَرَض، فسبحان خالق الوجود والعَدم ، وباسط الأنوار والظُّلُم ، موجد وجود كل موجود فينعدم ، ومُعيده فينصرم ، ومُنشئه فيسلى ، ومُبقيه ليبقى ، منه المدأ وإلىه المنتهي .

تم الكلام على الرسائل .

وتليها ﴿ الرسالة الجامعة لما في هذه الرسائل المتقدمة كلها ، المشتملة على حقائقها بأسرها . » والفرض منها إيضاح حقائق ما أشرنا إليه ونبهنا في هذه الرسائل عليه ، أشد الإيضاح والبيان ، يأتي على ما فيها فيتبين حقائقها ومعانيها

ملخصة مستوفاة مهذبة مستقصاة ببراهين هندسية يقينية، ودلائل فلسفية حقيقية، وبيّنات علمية ، وحجج عقلية ، وقضايا منطقية ، وشواهد قياسية ، وطرق إقناعية ، لا يقف على كنهها ولا مجيط مجقائقها ، ولا محصلها ولا شيئاً منها إلا من ارتاض بما قدمنا ، وحذقه وعرف وتدرب فيها وتهبّر أو بما يشاكله ، إذ هذه الرسائل كلها كالمقدمات لها والمداخل إليها والأدلة عليها والأنموذج منها ، لا ينفتح غلق معتاصها ، ولا ينكشف مستور غامضها إلا لمن تهذب بهذه الرسائل الاثنتين والحبسين أو بما شاكلها من الكتب . والرسالة الجامعة من رسائلنا هي منتهى الغرض لما قدمناه ، وأقصى المدى ونهاية القصد ، وغاية المراد ، ولله الحمد والمنة ، وله الحول والقوة .

هذه فيهر سنت رسائل إخوان الصفا وخلأن الوفا وأهل العدل وأبناء الحمد، وهي اثنتان وخمسون رسالة ، ورسالة ، في تهذيب النفوس وإصلاح الأخلاق .

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن مثل صاحب هذه الرسائل مع طالبي العلم ومؤثري الحكمة ومن أحب خلاصه ، واختار نجاته ، كمثل رجل حكيم جواد كريم، له بستان خضر " نضر" بهج " مونيق" معجب "طيب الثمرات ، لذيذ الفواكه ، عطر الرياحين ، أرجة الأوراد ، فائحة الأزهار ، بهية المنظر ، نزهة المرامي ، مختلفة الأشكال والأصباغ ، والألوان والمذاق والمشام "، من بين رطب ويابس وحلو وحامض، وفيها من سائر الطيور المطربة الأصوات ، الملهية الألحان ، المستحسنة التغريد، تطرد تحت أشجارها أنهار الأصوات ، الملهية الألحان ، المستحسنة التغريد، تطرد تحت أشجارها أنهار خضر مونقة ، وأصداف مشرقة الألوان ، وجواهر متناسبة الأصباغ ، رائقة المناظر ، عجيبة الصور ، بديعة التأليف ، غريبة التنضيد ، فرحة كل نفس ، ونزهة كل عين ، مسئلاة كل هم " ، مدعاة كل أنس ، فأراد لكرم نفسه وسخاء سجيته أن يدخلها كل مستحق ، ويتلذذ فيها وبها كل مشر ف عاقل ، فنادى

في الناس أن هلموا وادخلوا هذا البستان ، وكلوا من غارها ١ ما اشتهيتم ، وشموا من رياحينها ما اخترتم ، وتفرجوا كيف شئتم ، وتنزهوا أين هويتم ، وافرحوا واطربوا ، وكلوا واشربوا ، وتلذذوا وتنعموا ، واستروحوا بطيبها وتنسبوا بروائحها . فلم يجِبه أحد ، ولم يصدقه خلق ، ولا عبثوا به ، ولا التفتوا إليه ، استعظاماً لقوله ، واستبعاداً لوصفه ، واستنكاراً لكلامه ، واستغراباً لذكره ، فرأى الحكيم من الرأي أن وقف على باب البستان ، وأخرج بما فيه تُنْحَفّاً، وطُنُرَفاً ولُطَنفاً "، من كل ثمرة طيبة، وفاكمة لذيذة، ورمحان زکی، وورد جنی، ونــُور أنيق، وجوهر بهي، وطير غرد، وشراب عذب ، فكل من مر" به عرضها عليه ، وشهَّاها إليه ، وذوَّقهَ مَنها وحيًّاه بها ، وأشمَّه من فو البح الرياحين ، وأسمعه من بدائع التلحين ، حتى إذا ذاق وشم وفرح به ، وطرب منه ، وارتاح إليه واهتز ، وعليم أنه قد وقـَف على جميع ما في البُستان ، ومالت إليه نفسه ، واشتاق إلى دخول البستان وتمنَّاه ، وقليق إليه ولم يصبر عنه ، فقال له عند ذلك: ادخُل البستان ، وكُنْلُ ما شِئْت، وشُمَّ ما شِئْت، واخْتَـر ما شِئْت، وانظر حيف شئت، وتنزَّه أَن شِئْتُ ، وجِيء من أَن شِئْت ، وتلذَّذ وتنعَّم وتطيُّب وتنسَّم !

فهكذا ينبغي لمن حصلت عنده هذه الرسائل والرسالة . لا يضيّعها بوضعها في غير أهلها ، وبذلها لمن لم يرغب فيها ، ولا ينظل منها بمنعها عن مستحقيها وصَرْ فيها عن مستوجبها ، ولا ينعرّفها إلا لكل حُررٌ ، خير سديد ، مبصر للقصد ، مجلب للرشد ، من طالبي العلم ومؤثري الأدب ، ومحبّي الحكم ، وليتحرّز في حفظها وإسرارها وإعلانها وإظهارها كل التحر وي ويحر سها غاية الحراسة ، ويصنها أحسن الصيانة ، وليكن المؤدّي فيها حق الأمانة بأن

وكلوا من ثمارها : على إرادة الجمع ، كما في الكلام السابق ، أو على تأنيث البستان ، لأنه
 يمنى الجنة .

٧ الطف : جم لطفة ، وهي الهدية .

لا يضعبا إلا في حقبًا ، ولا يمنعها عن مستعقبًا ، فإنها جلاة وشفاة ونور" وضياة، بل كالداء إن لم تكن دواءً ، وكالفساد إن لم تكن صلاحاً ، وكالهلاك إن لم تكن غاة ، تداوي وقد تدوي الوتسبت وتنعي ، فهي كالترياق الكبير الذي هو في نفسه وحده وتختلف الأحوال عنده فيفعل الشيء وضد المحبب القوابل والمنفعلات عنه ، والحواصل والمتوالد منه ، بل مثلها الفيداه والضياء ، فإن بالفذاء القوة والزيادة ، وبالضياء الإبصار والهداية .

فكما أن الصبي الصغير والطفل الرضيع السليم من الداء ، المستعد للزيادة والناء، يجتاجُ إلى لحسن التربية؛ ولطف التغذية، وإطعام ما هو له أوفق وأصلح، وفيه أزكى وأُنجِع ' على معرفة ومقدار ، ثم التدرُّج بغيدائه حالاً بعد حال الى استكمال قو"ته، وقام بينيتيه، لئلاً يتغذى بما لا ينجع فيه، ولا يستمرئه فيُسرضه ويُدويه ، بل يهلكه ويرديه ، فكان الذي أعد لشفائه وبقائه ، هو سبب دائيه وفنائيه؛ أو كالعليل الملتبس بالداء ، البعيد من الشفاء ، ان غندي لا ينتفع بغيذائه ، بل يزيد في دائه ، وربما كان سبب هلاك نفسه ، وانقيضاء عُمره . وأما الضياءُ فإنه لا يُصلُح إلا لمن فتح عينه ، وصح نظره. ، وقوي بصره ، ويزيده الجِلاءُ جِلاءً ، والنور قوة وضياء . فأما من لم يفتح عينه ، أو كان قريب العهد بالحروج من الظلام ، فيضعُف ُ جدًّا عن مُقابلة ضوء النهار ، ونور الشمس ، بل يُحسبه الضياء ظلمة البصر، حتى ربا صار ضلالاً وعسى، وكذلك من كان عليــل الطرف أرمــد العين ، ذا عورَرٍ ، أو في بصره سومُ وقَدًْى ، فلا يفتح عينه فيبصر َ ، ولا يعاينُ الصُّورَ فيبيز ، بل يستريح أبدأ إلى الظلمات ، ويهر 'ب من الضياء ، وكلما زاد الضياء نقص إبصاره ، وضعف إدراكه ، فإن لج أدَّاهُ الى الغيشاء والعَماء ٢ ، وفقد النظر وذهاب البصر. كذلك الواجب على من حصلت عنده هذه الرسائل وهذه الرسالة ان يتقي

١ تدوي : تمرض .

٢ الماه : السحاب أو المظلم منه .

الله تعالى فيهـا بأن يهتم ويعتني بهـا غاية العنـاية ، ولا يُبخِلُ بهذه الوصاية ، ويتلطُّتُ في استعمالها وإيصالها، تلطف الأخ الشقيق، والأب الشفيق، والوادُّ الصديق، والطيّب الرفيق، بعد بذل و سعه، واستفراغ جُهده في توخّي القصد وتحر"ي الصواب في بَذله شيئاً بعد شيء لمن رآه شديد الحاجة اليه، عظيمَ الحرص عليه ، كثير الرغبة فيه ، بعد أن اختبرهم واستبرأهم ، واستكشف حالهم ، فمن أنس منه رُشداً ، ورجل فيه خيراً ، بمن أقصى مُناه خلاص روحه، ونجاة نفسه ، وجعلُ سعيه فيا يرجِعُ الى ذاته ، والى ما هو سبب حياته، يزهَـدُ فى أعراض الدنيا ، ويرغب فيما هو خير وأبقى، لا يكذب نفسه ، ولا يسامحها، بل يَصدُ قها صِدقاً، ويجد حزماً، ويعلم حقاً ﴿ أَن ليس للإنسان إلا ما سعى، وان سعيه سوف يُوى ، ثم يجزاه الجزاء الأوفى ، وان الى ربُّك المُنتهى. » دفعها اليه رسالة رسالة على الولاء شبيه الغذاء والتربية والناء ، وكالدواء للصحة والشَّفاء، والكُمِّحل والجِّلاء" لتَّتَوية البصر والضياء، ما يَقرُب من فهمه، ويليقُ ْ بمحله ، من علمه ، ويستصلحه لمثله، قدر ما يغذيه ويربيه ويُصحه ويشفيه بل يبُصُّره ويهديه ويشدُّه ويقوَّيه أَولاً فأولاً ، على الترتيب المبيِّن فيالفهرست ، حتى إذا ما تمكنت الحكمة من نفسه، وأنيست به، وتصوّرت عنده، واستقرّ في خلد. وقوي فيه وتحقق بفكر. معانيه، طلب عند ذلك الكلُّ بشدَّة حرص وانشراح صدر ، وغاية رغبة ، وخُلُوص نيّة ، وقوَّة عزيمة ، وفضل معرفة، وزيادة يقين ، وصِيعة بصيرة ، فحصَّلها وعمل بها ، واستحقَّ بعد النظر فيهن، والوقوف على جُمل معانيهن، النظر َ في الرسالة الجامعة ، التي هي نهاية المُراد، ونزهة المُرتاد ، والغوز في المعاش والمعاد . لأن بهن التوصّل اليها ، وبغهمهن الوقوفَ عليها. فمن وفِّته الله لذلك، ويسَّره، فقد هداه من الحَيْرة، وأحياه

١ استبرأم : طلب آخرم ليقطع الشبهة عنه.

<sup>﴿</sup> يَكَذَّبُ نَفْسُهُ : يُحِدثُهَا بِالْأَمَانِيُّ البَّمِيدَةُ الَّتِي لَا يَبِلْمُهَا وَسَمَّهُ وَمُقْدَرَتُهُ .

٣ الجلاه : الكعل ، أو كعل خاص .

بعد الموت ، وأمّنه من الحوف ، وأزلفه اليه ، وأسبغ جلائل نِعَسِه عليه ، في بقاء الأبد، ويدوم دوام السرمد، في السعادة التامة، والبركات العامة، والنعيم المقيم ، والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم !

تمت فهرست رسائل إخوان الصف وخلان الوف ، وأهل العدل ، وأبناء الحمد ، وأرباب الحقائق ، وأصحاب المعاني ، في تهذيب النفوس وإصلاح الأخلاق ، للبلوغ الى السعادة الكبرى ، والجلالة العظمى ، والبقاء الدائم ، والكمال الأخير ، بحول الله وقو"ته وتأييده وتوفيقه ، وله الحمد وحده ، وصلى الله على رسوله سيدنا محمد وآله الأثمة الطاهرين ، وسلتم تسليماً عليهم أجمعن .

# الرسالة الاولى من القسم الرياضي

#### في العدد

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى .

اعلم أيها الأخ البار الرحيم ، بأنه لما كان من مذهب إخواننا الكرام ، أي هذه الله ، النظر في جميع علوم الموجودات التي في العالم ، من الجواهر والأعراض والبسائط والمنجر دات والمفردات والمركبات ، والبحث عن مباديها وعن كمية أجناسها وأنواعها وخواصها ، وعن ترتيبها ونظامها ، على ما هي عليه الآن، وعن كيفية حدوثها ونشونها عن علية واحدة ، ومبدإ واحد ، من مبدع واحد ، جل جلاله ، ويستشهدون على بيانها بمثالات عددية ، وبراهين هندسية ، مثل ما كان يفعله الحكماء الفيثاغوريون ، احتجنا أن نقدم هذه الرسالة قبل رسائلنا كلتها ، ونذكر فيها طرفاً من علم العدد وخواصة التي تسمى و الأر شماطيقي » شبه المدخل والمقدمات ، لكيا يسهل الطريق على المتعلمين إلى طلب الحكمة التي تسمى الفلسفة ، ويقر ب تناولها للمبتد ثين بالنظر في العلوم الرياضية فنقول :

الفلسفة أو لما محبة العلوم ، وأوسطها معرفة حقائق الموجودات ، بجسب الطاقة الإنسانية ، وآخر ُها القول والعمل بما يوافق العلم . والعلوم الفلسفية

أربعة أنواع: أولها الرياضيّات، والثاني المنطقيّات، والثالث العلوم الطبيعيّات، والرابع العلوم الإلهيات. فالرياضيات أربعة أنواع: أولها الأرغاطيقي، والثاني الجومطريا، والثالث الأسطر وربه المنظر وربيا، والرابع الموسيقي. فالموسيقي هو معرفة تأليف الأصوات وبه استغراج أصول الألحان. والأسطرنوميا هو علم النجوم بالبواهين التي و كرت في كتاب المتجسطي الموالم والأرغاطيقي هو معرفة الهندسة بالبواهين التي و كرت في كتاب أقاليد س. والأرغاطيقي هو معرفة خواص العدد وما يطابقها من معاني الموجودات التي ذكرها فيناغور والوريقة وماخس. فأول ما يُبتكذأ بالنظر به في هذه العلوم الفلسفية الرياضيّات وفي وأول الرياضيّات معرفة خواص العدد لأنه أقرب العلوم تناو لاً، ثم المندسة والله ما نقول في علم العدد شبه المدخل والمقدّمات:

الألفاظ تدل على المعاني ، والمعاني هي المسميّات ، والألفاظ هي الأسماء، وأعمّ الألفاظ والأسماء قولنا « الشيء » والشيء إمّا أن يكون واحداً أو أكثر من واحد. فالواحد يقال على الوجهين، إمّا بالحقيقة وإمّا بالمجاز. فالواحد بالحقيقة هو الشيء الذي لا 'جزء له البتة ولا ينقسم ، وكل ما لا ينقسم فهو واحد من تلك الجهة التي بها لا ينقسم، وإن شئت قلت : الواحد ما ليس فيه غيره، بما هو واحد. وأما الواحد بالمنجاز فهو كل جملة يقال لها واحد كما يقال عشرة واحدة ، وماثة واحدة ، وألف واحد . والواحدة واحدة بالرّحدة كما أن الأسود أسود بالسواد، والوحدة صفة الواحد، كما أن السواد صفة للأسود. وأما الكثرة المنان، ثم الثلاثة ،ثم الأربعة، وأما الكثرة الإثنان، ثم الثلاثة ،ثم الأربعة، ثم الخسة ، وما زاد على ذلك بالغاً ما بلغ . والكثرة نوعان إمّا عدد وإمّا معدود ، والفرق بينهما أن العدد إنما هو كميّة صور الأشياء في نفس العاد ،

19

٤

١ المجسطى : كتاب في علم الفلك لبطليموس العالم اليوناني ، نقله الحجاج بن مطر في العصر العباسي الأول .

وأمًّا تحليل العدد إلى الواحد، فعلى هذا المِثال الذي أقول إنه إذا أُخِذ من العشرة واحد" تبقى تسعة، وإذا ألقى من التسعة واحد تبقى غانية، وإذا أسقط من الثانية واحد" تبقى سبعة ، وعلى هذا القياس يُلقى واحد" واحد حتى يبقى واحد ، فالواحد لا يمكن أن يلقى منه شيء لأنه لا جُزء له البتة . فقد تبيَّن كيف ينشأ العدد الصحيح من الواحد وكيف ينحلُ اليه . وأما نشوء العُددِ الكسور من الواحد فعلى هذا المشال الذي أقول إنه إذا رُتَّب العدد الصحيح على نظمه الطبيعي" الذي هو واحد" اثنان ثلاثة" أُربعة" خمسة" ستة" سبعة" غانية " تسعة "عشرة" ؛ ثم أشير إلى الواحد من كل جملة ، فإنه يتبيّن كيف يكون نُشُورُه من الواحد، وذلك أنه إذا أشير إلى الواحد من الاثنين، يقال للواحد عند ذلك نصف ، وإذا أشير إلى الواحد من جملة الثلاثة فيقال له الثُلث، وإذا أَشْير اليه من جملة الأربعة ، يقال له الربع، وإذا أشير اليه من جُملة الحمسة، يقال له الحبس ، وكذلك السدس والسُّبع والنُّمن والنُّسع والعُشر ؛ وأيضاً إذا أشير الى الواحد من جملة الأحد عُشر فيقال له جزؤ من أحد عشر ، ومن اثني عشر نصف السدس ، ومن ثلاثة عشر جزؤ من ثلاثة عشر ، ومن

أربعة عشر نيصف السبع، وخسة عشر ثلث الخبس، وعلى هذا المثال يعتبر سائر الكسور .. فقد تبين كيف يكون نشوء العدد من الواحد الصعيح منها، والكسور جبيعاً ، وكيف هو أصل لهما جبيعاً ، وهذه صورتها :

ب ج د ه و ز ح ط ي نصف ثلث ربع خس سدس سبع ثمن تسع عشر يا يه يه يد يه جزء من ١٣ نصف السبع ثلث الحس

واعلم يا أخي بأن العدد الصعيح رأت أربع مراتب: آحاد وعشرات ومئات وألوف. فالآحاد من واحد إلى تسعة ، والعشرات من عشرة إلى تسعين، والمثات من مئة إلى تسع مائة، والألوف من ألف إلى تسعة آلاف. ويشتملها كلها اثنتا عشرة لفظة بسيطة ، وذلك من واحد إلى عشرة ، عشرة ألفاظ ، ولفظة مئة ، ولفظة ألف ، فصار الجميع اثنتي عشرة لفظة بسيطة . وأمًا سائر الألفاظ فمشتقة منها أو مركبة أو مكررة ، فالمكررة كالعشرين من العشرة ، والثلاثين من الثلاثة ، والأربعين من الأربعة ، وأمثال ذلك . وأمًا المركبة كالمثتين وثلثائة وأربعائة وخمسمائة ، فإنها مركبة من لفظة المشتة مع سائر الآحاد ، وكذلك ألفان وثلاثة آلاف وأربعة آلاف ، فإنها مركبة من لفظة الألف مع سائر الألفاظ من الآحاد والعشرات المشتب من لفظة الألف مع سائر الألفاظ من الآحاد والعشرات والمثرات ، كما يقال خمسة آلاف وسبعة آلاف وعشرون ألفاً ومئة ألف ، وسائر ذلك وهذه صورتها :

 أمًّا الآحاد فهي وا ب ج د ه و ز ح ط ي، وأمًّا العشرات فهي و ك ل م ن س ع ف ص، وامًّا المئات فهي وق ر ش ت ث خ ذ ض ظ، وامًّا الألوف فهي و غ ، بغ ، جغ ، دغ ، هغ ، وغ ، زغ ، حغ ، طغ ، يغ ، .

واعلم بأن كون العدد على أربع مراتب التي هي الآحاد والعشرات والمثات والألوف ليس هو أمراً ضرورياً لازماً لطبيعة العدد مثل كونيه أزواجاً وأفراداً صحيحاً وكسوراً ، بعضها تحت بعض ، لكنه أمر وضعي وتتبته الحكماء باختيار منهم ، وإنما فعلوا ذلك لتكون الأمور العددية مطابقة لمراتب الأمور الطبيعية ، وذلك أن الأمور الطبيعية أكثرها جعلها الباري ، جل ثناؤه ، مربعات مثل الطبائع الأربع ، التي هي الحرارة والمواء والماء والرسط به ومثل الأربعة ، التي هي النار والهواء والماء والأرض ؛ ومثل الأخلاط الأربعة ، التي هي الدم والبلغم والمرتان المرة الصفراء ، والمرت السوداء ؛ ومثل الأزمان الأربعة ، التي هي الربع والصب والحريف والمرت المرتبع والمرتان المرتبع والمرتاء المرتبع والمرتبع والصباء والمرتبع والمرت

١ الصبا والدبور : الريح الشرقية والريح الغربية .

والجنوب والشَّمالِ ؛ والأوتادِ الأربع الطالع والغاربِ ووتد السماء ووتدِ الارض ؛ والمكوَّنات الأربع التي هي المعادنُ والنبات والحيوان والإنسُ . وعلى هذا المثال وُجِد أكثر الامور الطبيعيَّة مربّعات .

واعلم بأن هذه الامور الطبيعية إلما صارت أكثرها مربعات بعيناية البادي، جل ثناؤه، واقتيضاء حكمته، لتكون مراتب الامور الطبيعية مُطابيةة للأمور الروحانية التي هي فوق الأمور الطبيعية، وهي التي ليست بأجسام، وذلك أن الأشياء التي فوق الطبيعية على أربع مراتب، أو هما البادي جل جلاله، ثم دونه العقل الكلية، ثم دونه النفس الكلية، ثم دونه المحكول الأولى، وكل هذه ليست بأجسام.

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن نيسبة البادي ، جل ثناؤه ، من الموجودات ، كنيسبة الواحيد من العدد ، ونيسبة العقل منها ، كنيسبة الاثنين من العدد، ونيسبة النفس من الموجودات ، كنيسبة الثلاثة من العدد ، ونسبة الهيولى الأولى كنسبة الأربعة .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيّانا بروح منه ، بأن العدد كلّه آحاده وعشراته ومئاته وألوفه ، أو ما زاد بالغاً ما بلغ ، فأصلها كلتها من الواحد إلى الأربعة ، وهي هذه (٣ ٢ ٩) . وذلك أن سائر الأعداد كلتها من هذه يتركّب ، ومنها ينشأ ، وهي أصل فيها كلتها : بيان ذلك أنه إذا أضيف واحد إلى أربعة ، كانت خسة ، وان أضيف اثنان إلى أربعة ، كانت ستة ؛ وإن أضيف واحد وثلاثة إلى أربعة ، كانت سبعة ؛ وان أضيف واحد وثلاثة إلى أربعة ، وإن أضيف اثنان وثلاثة إلى أربعة ، كانت تسعة ، وإن أضيف واحد واثنان وثلاثة إلى أربعة ، كانت عشرة . وعلى هذا المثال حمكم أضيف واحد واثنان وثلاثة إلى أربعة ، كانت عشرة . وعلى هذا المثال حمكم

الأوتاد الأربعة : هي المنازل الأربع الرئيسة ، بين الاثنتي عشرة منزلة من منطقة البروج ،
سميت أوتاداً لأنها أقوى منازل منطقة البروج ، وهي التي تقرر المصير في التنجيم ، ولهذا
سمي كل منها برج السمادة وأصل الكائن ، وقولهم هنا الأوتاد الأربع لأنها بمنى المنازل .

سائر الأعداد من العشرات والمئات والألوف، وما زاد بالغاً ما بلغ. وكذلك أصول الحط أربعة ، وسائر الحروف منها يتركب . والكلام من الحروف يتركب كا بينا فيا بعد، فاعتبرها فإنك تجد ما قلنا حقاً صحيحاً. ومن يُريد أن يعرف كيف اخترع الباري ، جل ثناؤه ، الأشياء في العقل ، وكيف اوجدها في النفس ، وكيف صورها في الهيولى ، فليعتبر ما ذكرنا في هذا الفصل .

واعلم يا أخي أن الباري ، جل ثناؤه ، أول شيء اخترعه وابدعه من نور وحدانيّته جوهر بسيط يُقال له العقل الفعّال ، كما أنشأ الاثنين من الواحد بالتكرار . ثم أنشأ النفس الكلّية الفلكيّة من نور العقل ، كما أنشأ الثلاثة بزيادة الواحد على الاثنين . ثم أنشأ الهيولى الأولى من حركة النفس ، كما أنشأ الأربعة بزيادة الواحد على الثلاثة . ثم أنشأ سائر الحلائيق من الهيولى ورتبها بتوسّط العقل والنفس ، كما أنشأ سائر العدد من الأربعة ، بإضافة ما قبلها إليها ، كما مثلنا قبل .

واعلَم يا أخي ، أيدك الله بروح منه ، بأنك إذا تأمّلت ما ذكرنا من تركيب العدد من الواحد الذي قبل الاثنين، ونشويه منه، وجدته من أدل الدليل على وحدانية الباري ، جل ثناؤه ، وكيفية اختراعه الأشياء وإبداعه الدليل على وحدانية الباري ، جل ثناؤه ، وكيفية اختراعه الأشياء وإبداعه لما . وذلك أن الواحد الذي قبل الاثنين، وإن كان منه يتصور وجود العدد وتركيبه ، كما بينا قبل ، فهو لم يتغير عما كان عليه ، ولم يتجزأ ؛ كذلك الله ، عز وجل ، وإن كان هو الذي اخترع الأشباء من نور وحدانيته ، وأبدعها وأنشأها ، وبه قوائها وبقاؤها وقامها وكمالها ، فهو لم يتغير عما كان عليه من الوحدانية قبل اختراع وإبداع لها ، كما بينا في رسالة المبادى عليه من الوحدانية قبل اختراع وإبداع لها ، كما بينا في رسالة المبادى العقلية . فقد أنبأناك بما ذكرنا من أن نيسبة الباري ، جل ثناؤه ، من الموجودات كنيسبة الواحد من العدد ، وكما أن الواحد أصل العدد ومنشأه وأوله وآخر ، كذلك الله ، عز وجل ، هو علة الأشياء ، وخالية ا وأولها وأوله وآخر ، كذلك الله ، عز وجل ، هو علة الأشياء ، وخالية ا وأولها وأوله وآخر ، كذلك الله ، عز وجل ، هو علة الأشياء ، وخالية ا وأولها وأوله وآخر ، كذلك الله ، عز وجل ، هو علة الأشياء ، وخالية ا وأولها وأولها وأولها وآخر ، كذلك الله ، عز وجل ، هو علة الأشياء ، وخالية ا وأولها وأولها وآخر ، كذلك الله ، عز وجل ، هو علة الأشياء ، وخالية ا وأولها وأولها وأولها وآخر ، كذلك الله ، عز وجل ، هو علة الأشياء ، وخالية ا وأولها وأوله وآخر ، كذلك الله ، عز وجل ، هو علة الأشياء ، وخالية ا وأوله وآخر ، كذلك الله ، عز و عل أن الواحد ومناله ، وخالية المؤلم و المنالة وأله وآخر ، كذلك الله ، عز و وبه و الله وآخر ، كذلك الله ، عز و والمه و المنالة والمنالة و المنالة والمنالة وال

وآخِرُها ، وكما أن الواحد لا جزء له ولا مثل له في العدد ، فكذلك الله ، الله مثل له في العدد ، فكذلك الله ، الله ثناؤه ، لا مثل له في خلقه ، ولا شبه ؛ وكما أن الواحد محيط بالعدد كلته ويتعده ، كذلك الله ، على الله ، عالم بالأشياء وماهياتها ، تعالى الله عما يقول الظالمون عُلمُو أ كبيراً !

واعلـم يا أخي بأن مراتب العدد عند أكثر الأمم على أدبع مراتب ، كما تقد م ذكر ها، وأما عند الفيثاغوريين فعلى ست عشرة مرتبة، وهذه صورتها :

| 1                           | آحاد                                           |
|-----------------------------|------------------------------------------------|
| 1.                          | عشرات                                          |
| 1                           |                                                |
| 1                           | ألوف                                           |
| 1                           | ربئوات عشرات ألوف                              |
| 1                           | نوعات مثات ألوف                                |
| 1                           | غايات ألوف ألوف                                |
| 1                           | سُورات عشرات ألوف ألوف                         |
| 1                           | حلـَبات مثات ألوف ألوف                         |
| 1                           | البطئات ألوف ألوف                              |
| 1                           | هنيات عشرات ألوف ألوف ألوف                     |
| 1                           | دعورات مئات ألوف ألوف ألوف                     |
| 1                           | وهوات ألوف ألوف ألوف                           |
| 1                           | مجوات عشرات ألوف ألوف ألوف ألوف                |
| 1                           | ومور مئات ألوف ألوف ألوف ألوف                  |
| 1                           | مارو ألوف ألوف ألوف ألوف ألوف                  |
| ، بأن العدد الكسور مراتبِهُ | واعلم يا أَخِي ، أَيَّدكَ الله وإيانا بروح منه |

كثيرة لأنه ما من عدد صحيح إلا وله جُزء أو جزآن أو عدّة أجزاء، كالاثني عشكر فإن له نصفاً وثلثاً وربعاً وسُدساً ونصف سُدس ؛ وكذلكُ الثانية وعشرون وغيرهما من الأعداد . إلا أن العــدد الكسور وإن كثرت مراتبه وأجزاؤه، فهي مرتبة بعضُها نحت بعض، ويشمَلُها كلُّها عشرة ألفاظ: لفظة منها عـامّة مبهمة ، وتسعة مخصوصة مفهومة ، ومن النسعة الألفاظ ِلفظة " موضوعة ، وهي النصف ، وغانية مُشتقة وهي : الثلث من الثلاثة ، والربع من الأربعة، والخُـنُمسُ من الحمسة، والسدس من الستة، والسُّبع من السبعة، والتُسمن من الثمانية ، والتُسم من التسعة ، والعُشر من العشرة . وأمَّا اللفظة العامّـة المبهَمة فهي الجزء لأن الواحد من أحد عشر يقال له جزء من أحدً عشر وكذلك من ثلاثة عشر ومن سبعة عشر وما شاكل ذلك . وأما باقي الألفاظ الكسور فمضافة الله هذه العشرة الألفاظ ، كما يقال لواحد من اثني عشر نصف السدس ، ولواحد من خمسة عشر خُمس الثلث ، ولواحد من عشرين نصف العشر ، وعلى هذا المشال يتبيّن سائير معاني الكسور بإضافة بعضها لبعض.

واعلم بأن نوعي العدد يذهبان في الكثرة بلا نهاية ، غير أن العدد الصحيح يبتدىء من أقل الكبية ، وهو الاثنان ، ويذهب في التزايد بلا نهاية . وأما الكسور فيبتدىء من أكثر الكمية وهو النصف وعر" في التجزؤ بلا نهاية ، فكلاهما من حيث الابتداء ذو نهاية ومن حيث الانتهاء غير ذي نهاية .

### فصل في خواص العدد

ثم اعلم أن ما من عدد إلا وله خاصيّة أو عدّة خواص ، ومعنى الحاصيّة أنها الصفة المخصوصة للموصوف الذي لا يَشر كه فيها غير ه. فخاصيّة الواحد أنه أصل العدد ومنشأه كما بيّنا قبل ، وهو يعد العدد كله : الأزواج والأفراد جميعاً . ومن خاصيّة الاثنين أنه أوّل العدد مُطلقاً ، وهو يعد تصف العدد:

الأزواج دون الأفراد. ومن خاصية الثلاثة أنها أول عدد الأفراد وهي تعدّ ثلث الأعداد تارة الأفراد وتارة الأزواج . ومن خاصية الأربعة أنها أو ل عدد بجذور . ومن خاصية الحبسة أنها أول عدد داثر ويقال كثري . ومن خاصية السنة أنها أول عدد كامل . ومن خاصية السنة أنها أول عدد كامل . ومن خاصية الثانية أنها أول عدد محقب . ومن خاصية النسعة أنها أو ل عدد فرد بجذور ، وأنها آخر مرتبة الآحاد . ومن خاصية العشرة أنها أو ل مرتبة العشرات . ومن خاصية العشرة أنها أو ل الاثني عشر أنها أول عدد زائيد . وبالجملة ان من خاصية كل عدد أنه نصف حاشيتيه مجموعتين ، وإذا جُمِعت حاشيتاه تكونان مثله مرتين ، ومثال ذلك خسة فإن إحدى حاشيتها أربعة والأخرى سنة ، ومجموعهما عشرة ، وخمسة فإن إحدى حاشيتها أربعة والأخرى سنة ، ومجموعهما عشرة ، وخمسة نوصورتها ، وعلى هذا القياس يوجد سائير الأعداد ، إذا اعتبر ، وهذه صورتها :

#### 9 1 1 7 - 0 - 5 7 7 1

وأمًّا الواحد فليس له إلا حاشية واحدة وهي الاثنان ، والواحد نصفهًا، وهي مثله مرَّتين. وأمًّا قولنا: إن الواحد أصلُ العدد ومنشأه فهو أن الواحد إذا رفعته من الوجود ارتفع العدد برارتفاعه ، وإذا رفعت العدد من الوجود، لم يرتفع الواحد . وأمًّا قولنا : إن الاثنين أوَّل العَدد مُطلقاً فهو أن العَدد كثرة الآحاد ، وأول الكثرة اثنان . وأمًّا قولنا : إن الثلاثة أول الأفراد فهي كذلك ، لأن الاثنين أول العدد وهو الزوج ، ويليه ثلاثة وهي فرد . وأمًّا قولنا: انها تعدد ثلث العدد تارة الأفراد وتارة الأزواج ، فلأنها تتخطى وأمًّا قولنا : إن الأربعة أول عدد مجذور، فلأنها من ضرب الاثنين في نفسه، وكل عدد إذا نُصر ب في نفسه يصير جذراً ، والمُجتبع من ذلك مجذوراً . وأمًّا ما قيل من أن الحسة أول عدد وائر فمعناه أنها إذا نُصر بت في نفسها وأمًّا ما قيل من أن الحسة أول عدد وائر فمعناه أنها إذا نُصر بت في نفسها وأمًّا ما قيل من أن الحسة أول عدد وائر فمعناه أنها إذا نُصر بت في نفسها وأمًّا ما قيل من أن الحسة أول عدد وائر فمعناه أنها إذا نُصر بت في نفسها وأمًّا ما قيل من أن الحسة أول عدد وائر فمعناه أنها إذا نُصر بت في نفسها وأمًّا ما قيل من أن الحسة أول عدد وائر فمعناه أنها إذا نُصر بت في نفسها وأمًّا ما قيل من أن الحسة أول عدد وائر فمعناه أنها إذا نُصر بت في نفسها وأمًّا ما قيل من أن الحسة أول عدد وائر فمعناه أنها إذا نُصر بت في نفسها

رجَع إلى ذاتها ؛ وإن 'ضرِب ذلك العدد المجتمع من ضربِها في نفسها ، وجَع إلى ذاته أيضاً ، وهكذا داغاً : مثال 'ذلك خمسة" في خمسة : خمسة وعشرون ؛ وإذا 'ضرِب خمسة" وعشرون في مثله ، صار ستائة وخمسة وعشرون ؛ وإذا 'ضرِب هذا العدد أيضاً في نفسه خرج ثلثائة ألف وتسعون ألفاً وستائة وخمسة وعشرون ؛ وإن 'ضرِب هذا العدد في نفسه خرج عدد" آخر' وخمسة وعشرون . ألا ترى ان الحمسة كيف تحفظ نفسها وما يتولد منها دائماً ، بالغاً ما بلغ ، وهذه صورتها :

#### **44.140 - 140 - 40 - 0**

وأمًّا السنة فإن فيها مُشابهة للخمسة في هذا المعنى ، لكنها ليست مُلازمة كلزوم الحمسة ودواميها ٢ ٣٦ ٢٩٦ سنة في سنة : سنة وثلاثون ، فالسنة والمجعة إلى ذاتها ، وظهر ثلاثون ؛ وإذا 'ضربت سنة وثلاثون في نفسها ، خرج ألف ومئتان وسنة وتسعون ، فظهرت السنة ، ولم يظهر الثلاثون . فقد بان أن السنة تحفظ نفسها ، ولا تحفظ ما يتولقد منها ؛ وأمًّا الحمسة فإنها تحفظ نفسها ، وما يتولقد منها دائمًا أبداً. وأمًّا ما قيل من خاصية السنة ، إنها أول عدد تام ، فمعناه أن كل عدد إذا جُميعت أجزاؤه فكانت مثله سواة 'ستي ذلك العدد عدداً تامًّا ، فالسنة أوهما ، وذلك أن لها نصفاً وهو ثلاثة ، وثلثاً وهو اثنان ، وسُدساً وهو واحد ، فإذا جُميعت هذه الأجزاء كانت سنة وهو اثربع مائة وسنة وتسمين ، وهأنية آلاف ومائة وغانية وعشرين ، وهذه صورتها ٢ ٨١ ٤٩٦ ٨١٢٨ .

وأمًّا ما قيل إن السبعة أول عدد كامل فمعناه أن السبعة قد جمعت معاني العدد كلَّم ، والأزواج منها أول والدد كلَّم ، والأزواج وأفراد ، والأزواج منها أول وثان ، فالاثنان أول الأزواج ، والأربعة زوج ثان ، والأفراد منها أول

وثان ، والثلاثة أول الأفراد ، والحبسة فرد ثان ِ . فإذا جَمعت فرداً أولاً إلى زوج ِ ثان ، أو زوجاً أولاً إلى فرد ِ ثان ٍ ، كانت منها سبعة . مثال ذلك أنك إذا جمعت الاثنين الذي هو أول الأزواج إلى الحمسة الذي هو فرد ثان كان منهما سبعة ، وكذلك إذا جَمعتُ الثلاثـة التي هي فرد أول إلى الأربعة التي هي زوج ثان كانت منهما سبعة، وكذلك إذا أُخِذ الواحد الذي هو أصل العدد مع الستة التي هي عدد تام بكون منهما السبعة التي هي عدد كامل، وهذه صورتها ٢ ٣ ٢ ٥ ٥ ٧ ٧. وهذه الخاصيّة لا توجد ُ لعدد قبل السبعة، ولها خُواص أُخر سنذكرها عند ذكرنا أن الموجودات مجسب طبيعة العدد . وأما ما قيل ان الثانية أول عدد مكعب ، فمعناه أن كل عـدد اذا ضُرِب في نفسه 'سمي جِذراً، والمجتميع' منهما مجذوراً كما بيَّنا منقبل. واذا ضُرِب المجذور في جِذرِ • سبي المنجنب من ذلك محماً ، وذلك ان الاثنين أولُ العدد، فاذا ضُرِب في نفسِه كان المجتبيع منه أربعة، وهي أول عدد مجذور ، ثم ضُرِ بِ المجذور في جِذر ِ الذي هو اثنان ، فخرج من ذلك هَانية من الثانية ' أول عدد ِ 'مكعب .

وأما ما قبل إنها أول عدد مجسم، فلأن الجسم لا يكون إلا من سطوح متراكمة ، والسطح لا يكون إلا من خطوط متجاورة ، والحط لا يكون إلا من نقط منتظمة كما بينا في رسالة « الهندسة ». فأقل خط من نجزأين وأضيق سطح من خط ين ، وأصغر جسم من سطحين ، فينت من هذه المقد مات ان أصغر جسم من ثمانية أجزاه أجزاه أحد ها الحط وهو جزآن ؛ فاذا ضرب الحط في نفسه كان منه السطح ، وهو أربعة أجزاه ؛ وإذا ضرب السطح في أحد طوليه كان منه العنس ، فيصير بجملة دلك ثمانية أجزاه ، طول اثنين في عرض اثنين في عمق اثنين .

وأما ما قبل إن التسعة أول ُ فردٍ مجذورٍ ، فلأن الثلاثة َ في الثلاثة ِ تسعة '' ، وليس من السبعة والحبسة والثلاثة شيء مجذور .

وأما ما قيل إن العشرة أول مرتبة العشرات فهو بيّن ' كما ان الواحد أول مرتبة الآحاد ، وهذا بيّن ليس يحتاج إلى الشرح ، ولها خاصيّة ' أخرى وهي تُشبِه خاصية الواحد ، وذلك انه ليس لها من جنسها إلا طرف واحد وهو العشرون ، وهي نصّفها كما بيّنا للواحد أنه نصف الاثنين .

وأما ما قيل إن الاحد عشر أول عدد أصم ، فلأنه ليس له جز ، يُنطَّقُ به ولكن يقالُ واحد من أحد عشر وأثنان منه . وكل عدد هذا وصفه يسمى أصم مثل ثلاثة عشر وسبعة عشر وما شاكل ذلك وهذه صورتها :

وأمّا ما قبل إن الاثني عشر أول عدد زائد ، فلأن كلّ عدد إذا جُمعت أجزاؤه ، وكانت أكثر منه سُمي عدداً زائداً ، والاثنا عشر أوسلا ، وذلك أن لها نصفاً ، وهو ستّة ، ولها ثلث وهو أربعة ، وربع وهو ثلاثة ، وسدس وهو واحد . وإذا نجمعت هذه الأجزاء كانت ستة عشر وهي أكثر من الاثني عشر بزيادة أربعة ، وهذه صورتها: ١٢ نصف ٢ ثلث ٤ ربع ٣ سدس ٢ نصف السدس ١ .

وبالجملة، ما من عدد صحيح، إلا وله خاصيّة تختص به دون غيره ، ونحن تركنا ذكرها كراهية للنطويل .

\* \* \*

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيّانا بروح منه ، أن العَـدَد ينقسم قسمين : صحيح وكُسُور كما بيّنا قبل ، فالصحيح ينقسم قسمين : أزواجاً وأفراداً ، فالزوج هو كل عدد ينقسم بنصفين صحيحين ، والفرد كل عدد

يزيد على الزُّوج واحداً ، أو ينقُص عن الزوج بواحد . فأما نـُـشوء عــددِ الزوج ، فيبتدىء من الاثنين بالتكرير دائماً على ما يُرى:

۲۰ ۱۸ ۱۲ ۱۱ ۱۲ ۱۸ ۲۰ ب د و ح ي يب يد يو يخ ك

وأما نشوء الأفراد فيبتدىء من الواحِد ، إذا أُضِيف إليه اثنان ، وأُضيف إلى ذلك اثنانِ دائماً ، بالغاً ما بلغ :

۳ ه ۷ ۹ ۱۱ ۱۳ ۱۵ ۱۹ ۱۹ ج ه ز ط یا یج یه یز یط

والزوج ينقسم على ثلاثة أنواع: زوج الزوج ، وزوج الفرد ، وزوج الزوج والفرد . فزوج الزوج هو كل عدد ينقسم بنصفين صحيحين متساويين ، ونصفه بنصفين دائماً ، إلى أن تنتهي القسمة إلى الواحد . مثال ذلك أربعة وستون ، فإنه زوج الزوج ، وذلك أن نصفه اثنان وثلاثون ، ونصفه ستة عشر ، ونصفه ثانية ، ونصفه أربعة ، ونصفه اثنان ، ونصفه واحد . ونشوء هذا العدد يبتدى من الاثنين ، إذا صرب في الاثنين ثم ضرب المجموع في الاثنين ، وما يجتمع من ذلك في الاثنين ، ثم ضرب المجموع في الاثنين داغاً بلا نهاية .

ومن أراد أن يتبيّن هذا 'مستقصى ، فليُضعّف بيوت الشطرنج ، فإنه لا يخرج إلا من هذا العدد أعني زوج الزوج، ولهذا العدد خواص أخر ذكرها نيقوماخُس في كتابه بشرح طويل ونحن نذكر منها طـرفاً قال :

إن هذا العدد إذا رتب على نظمه الطبيعي ، وهو واحد، اثنان ، أربعة، ثمانية ، ستة عشر ، اثنان وثلاثون ، أربعة وستون ، وعلى هذا القياس بالغاً ما بلغ ، فإن من خاصيته ان من ضرب الطرفين أحدهما في آخر يكون مساوياً لضرب الواسطة في نفسها ، ان كان له واسطة واحدة، وإن كانت له واسطتان فَمِثُلُ ضَرِب إحداهما في الأُخرى ، مِثال ذلك أربعة وستون فإنه الطرَف الآخر والواحدُ الطرفُ الأول ، وله وأسطة واحدة ، وهي ثمانية ، فأقول: إن ضرب الواحد في أربعة وستين ، أو الاثنين في اثنين وثلاثين ، أو الأربعة في ستة عشر ، مساور لضرب ثمانية في نفسها وهذه صورتها :

ا ب د ح یو لب سب ۲۱ ۲۱ ۸ ۲۱ ۲۲ ۱۲

وإن زيدت فيه رتبة أخرى حتى يصير له واسطنان فأقول: إن ضَربَ الطرفين أحدهما في الآخر ، يكون مساوياً لضَربِ الواسطنين إحداهما في الأخرى ، مثال ذلك مئة وغانية وعشرون إذا 'ضرب في واحد ، وأربع وستون في اثنين، أو اثنان وثلاثون في أربعة يكون مساوياً لضرب ستة عشر في غانية وهذه صورتها :

ب د ح يو لب سد فكع ١٢٨ ٦٤ ٣٢ ١٦ ٨ ٤ ٢

ولهذا العدد خاصية أخرى انه إذا 'جمع من واحد إلى حيث ما بلغ يكون أقل من ذلك العدد الذي انتهى إليه بواحد، مثال ذلك إذا أخذ واحد واثنان وأربعة يكون جملتها أقل من ثانية بواحد، وإن زيدت الثانية عليها، يكون الجملة أقل من ستة عشر بواحد ؛ وإن زيدت الستة عشر عليها يكون الجملة أقل من اثنين وثلاثين بواحد ، وعلى هذا القياس توجد مراتب هذا العدد، بالغا ما بلغ، وهذه صورتها :

ا ب د ح یو لب سد قکح رنو ۱ ۲ ۱ ۸ ۱۲ ۳۲ ۲۱ ۲۸۱ ۲۵۲

وأمًا زوج الفرد فهوكل عدد ينقسم بنصفين مر"ة واحدة، ولا ينتهي في القسمة إلى الواحد، مثل ستة، وعشرة، وأربعة عشر، وثمانية عشر، واثنين وعشرين،

وستة وعشرين ، فإن كل واحد من هذه وأمثالها من العدد ينقسم مرة واحدة ولا ينتهي إلى.الواحد ؛ ونشوء هذا العدد من ضرب كل عدد فرد في اثنين وهذه صورتها :

#### و ي يد يع كب كول لو لج مب مو

كلُّ واحد من هذه الأعداد نصف لما فوقه من العدد ، وأما زوج الزوج والغرد فهو كل عدد ينقسم بنصفين أكثر من مرّة واحدة، ولا ينتهي في القسمة إلى الواحد ، مثل اثني عشر ، وعشرين ، وأدبعة وعشرين ، وغانية وعشرين، وأمثالها في الأعداد ، وهذه صورتها :

یب ک کد کح لو مد نب س سح ۲۸ ۲۶ ۲۰ ۱۲ ۲۸ ۲۶ ۲۸ ۲۸ ۲۸

ونشوء هذا العدد من ضرب زوج الفرد في اثنين مر"ة أو مراراً كثيرة ، ولها خواص" تركنا ذكرها مخافة النطويل .

وأمّا العدد الفرد فيتنوس قيسمين: فرد أول وفرد مركب ، والفرد المركب نوعان مشترك ومتباين. تفصيل ذلك: أمّا الفرد الأول فهو كل عدد لا يعد غير الواحد عدد آخر مثل ثلاثة ، خمسة ، سبعة ، أحد عشر ، ثلاثة عشر ، سبعة عشر ، تسعة عشر ، ثلاثة وعشرين وأشباه ذلك من العدد. وخاصية هذا العدد أنه ليس له نجزء سوى المستى له ، وذلك أن الثلاثة ليس لها إلا الخمس، وكذلك السبعة ليس لها إلا السبع ، وكذلك السبعة ليس لها إلا الحمسة عشر والثلاثة عشر والسبعة عشر. وبالجملة جميع الأعداد الصم لا يعد ها إلا الواحد ، فإن اسم نجزتها مشتق منها .

وأمًا الفرد المركّب فهوكُل عدد يعدُّه غيرَ الواحد عددُ آخر مثل تسعة، وخمسة وعشرين، وتسعة وأربعين، وواحد وثمانين، وأمثالها من العدد، وهذه صورتها:

#### ط که مط فاقکا قسط

وأما الغرد المشترك فهوكل عددين يعدُّهما غير الواحد عدد آخر مثل تسعة، وخمسة عشر، وواحد وعشرين، فإن الثلاثة تعدُّها كلَّها، وكذلك خمسة عشر، وخمسة وعشرون، وخمسة وثلاثون، فإن الحمسة تعدُّها كلَّها، فهذه الأعداد وأمثالها تستى مشتركة في العدد الذي يعدُّها وهذه صورتها:

#### ط به کا که له

وأمًا الأعداد المتباينة فهي كل عددين يعدُّهما عددان آخران غير الواحد، ولكن الذي يعد أحدهما لا يعد الآخر مثل تسعة ، وخمسة وعشرين ، فإن الثلاثة تعد المسعة، ولا تعد الحمسة والعشرين. والحمسة تعد الحمسة والعشرين ولا تعد التسعة ، فهذه الأعداد وأمثالها يقال لها المنتباينة .

## فصل في التام والناقص والزائد

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن من خاصية كل عدد فرد انه إذا قُسِم بقسمين كيف ما كان ، فأحد القسمين يكون زوجاً ، والآخر فرداً ، ومن خاصية كل عدد زوج انه إذا قُسِم كيف ما كان ، فيكون كلا قسميه إما زوجاً ، وإما فرداً ، وهذه صورتها :

| ي  | د  | فر | ي | 3   | زو |
|----|----|----|---|-----|----|
| ١. | 11 | 1  | ٤ | 1 • | ٤  |
| ٩  | 11 | 4  | Y | 1 • | Y  |
| ٨  | 11 | ٣  | ۲ | ١.  | *  |
| Y  | 11 | ٤  | 1 | ١.  | 1  |
| ٦  | 11 | ٥  | ٥ | ١.  | ٥  |

واعلمَ ْ يَا أَخِي ، أَيَّدكُ الله وإيانا بروح ٍ منه ، بأن العدد ينقسم ْ من جهة

أُخْرَى ثلاثة أنواع : إمَّا تامًّا، وإمَّا زائداً ، وإمَّا ناقصاً. فالتامُ هو كل عددٍ إذا 'جمعت أجزاؤه كانت الجُهلة مثله سواء مثل ستة وعمانية وعشرين وأربعمائة وستة وتسعين وثمانية آلاف ومسائة وثمانية وعشرين ، فسان كلَّ واحدٍ من هذه الأعداد إذا جُمعت أجزاؤه كانت الجملة مثلـه سواه . ولا يوجد من هذا العدد إلا في كل مَرتبة من مراتب العدد واحد كالستة في الآحاد، وثمانية وعشرين في العشرات، وأربعمائة وستة وتسعين في المئات، وثمانية آلاف ومائة وثمانية وعشرين في الالوف ، وهذه صورتها : ٢٨ ٢٨ ٤٩٦ ٨١٢٨ وأما العددُ الزائدُ فهو كلُّ عدد إذا جُمِعت أَجزاؤه كانت أكثر منه مثل الاثنى عشر والعشرين والستين وأمثالها من العدد ، وذلك أن الاثنى عشر نصغها ستة وثلثها أربعة وربعها ثلاثة وسُدسُها اثنان ونصف سُدسِها واحدً ، فجملة مذه الأجزاء ستة عشر وهي أكثر من اثني عشر. وأما العددُ الناقص فهو كل عدد إذا جُمعت أجزاؤه كانت أقل منه مثل أربعة وغانية وعشرة وأمثالها من العدد، وذلك أن الثانية نصفُها أربعة ورُبعها اثنان وثُمنها واحد ، وجملتُها تكون سبعة " فهي أقل من الثانية . وعلى هـذا القيـاس مُحكمهُ سائر الأعداد الناقصة .

# فصل في الاعداد المتحابة

واعلم يا أخي ، أيدك الله وايانا بروح منه ، بأن العدد من جهة أخرى ينقسم قسبين أحدهما يقال له أعداد متحابة وهي كل عددين أحدهما زائد والآخر ناقص ، وإذا جُميعت أجزاء العدد الزائد كانت مساوية لجملة العدد الناقص ، وإذا جُميعت أجزاء العدد الناقص كانت مساوية لجملة العدد الزائد ، مثال ذلك ماثنان وعشرون وهو عدد زائد ، وماثنان وأربعة وثانون وهو عدد ناقص ، فاذا جُميعت أجزاء مائنين وعشرين كانت مساوية لمائنين وأربعة

وثمانين ، وإذا جُمِعت أجزاء هذا العدد يكون جُملتها مائتين وعشرين. فهذه الأعدادُ وأمثالُها تُستّى « مُتحابّة » وهي قليلة الوجود ، وهذه صورتها :

| 448 | عدد ناقص   | ۲.  | مخترج ربع الحبس    | *** | عدد زائد  |
|-----|------------|-----|--------------------|-----|-----------|
| 187 | نصفه       | 1 • | مخفر كج إنصف الحبس | 11. | نصفه      |
| ٧١  | ربعه       | ٥   | مخرَج الحبس        | 00  | ربعه      |
| ٤   | مخرج الربع | ٤   | مخرج الربع         | ٤ŧ  | خسبخ      |
|     | مخرج النصف |     | مخرج النصف         | **  | نصف الحبس |
| 1   | جزؤ•       | 1   | جزؤ.               | 11  | ربع الحبس |
| *** | جملته      |     |                    | 445 | جملته     |

#### تضعيف العدد

واعلم يا أخي بأن من خاصية العدد انه يقبل التضعيف والزيادة بلا نهاية ، ويكون ذلك على خمسة أنواع: فمنها « على النظم الطبيعي » مثل ُ هذا بالغاً ما بلغ: ٢ ٢ ٣ ٤ ٥ ٦ ٧ ١ ١ ١ ٢ ١ ومنها «على نظم الأزواج» بالغاً ما بلغ مثل هذا: ٢ ٢ ٢ ٨ ٢ ١ ١ ١ ١ ١ ومنها « على نظم الأفراد » بالغاً ما بلغ مثل هذا: ٢ ٢ ٢ ٩ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ٢ ٢ ومنها «بالطرح» كيفما اتفق كما يوجد في سائر الحساب ، ومنها « بالضرب » كما نئيين بعد .

# فصل في خواص ً الانواع

واعلم يا أخي، أيدك الله وايانا بروح منه، بأن لكل نوع من هذه الانواع عيد"ة خواص وقد ذ كر ذلك في كتاب الأر ثاطيقي بشرح طويل، ولكن نذكر منها طرفاً في هذا الفصل فنقول:

ان من خاصية النظم الطبيعي انه إذا جُبِع من واحد إلى حيث ما بلغ يكون المجبوع مساوياً لضرب ذلك العدد الاخير بزيادة واحد عليه في نصفه مثال ذلك إذا قبل : كم من واحد إلى عشرة يجبوعاً على النظم الطبيعي ؟ فقياسه ان يُزادَ على العشرة واحد ، ثم يُضرب في نصف العشرة ، فيكون خبسة " وخسين ، أو تنُصر ب الجسة في نفسها ، فيكون خبسة " وعشرين ، ثم في النصف الآخر الذي هو ستة " فيكون ثلاثين : الجملة في خبسة " وخبسون ، وذلك بابه المطلوب وقياسه .

واما نظم الازواج فهو مثل واحد ، اثنين ، أربعة ، ستة ، ثمانية ، عشرة ، اثني عشر ، وعلى هذا المثال بالغاً ما بلغ ، ومن خاصية هذا النظم أن يكون المجموع أبداً فرداً ، ومن خاصيته ايضاً انه إذا جُسِع على نظمه الطبيعي من واحد إلى حيث ما بلغ يكون المجموع مساوياً لضرب ذلك العدد في النصف الآخر بزيادة واحد ، ثم يُزاد على الجهم الحرث ، مثال ذلك إذا قبل لك : كم من واحد إلى العشرة مجموعاً على نظم الأزواج ? فقياسه أن تأخذ نصف العشرة ، فتزيد عليه واحداً ، ثم تضربه في النصف الآخر ، ثم تزيد على الجهمة واحداً ، فذلك أحد وثلاثون ، وعلى هذا القياس سائر الاعداد .

وأما نكلم الأفراد فمثل واحد ، ثلاثة ، خمسة ، سبعة ، تسعة ، أحد عشر ، بالغاً ما بلغ . فمن خاصيته انه اذا جُمع على نظميه الطبيعي يكون المجموعان : الواحد ُ زوج والآخر ُ فرد ، يتلو بعضها بعضاً ، بالغاً ما بلغ ، وتكون كلم بجذورات. ومن خاصيته أيضاً أنه إذا جُمع على نظمه الطبيعي من واحد إلى حيث ما بلغ ، فان المجموع يكون مساوياً لضرب نصفيه بجذوراً بجبوراً في نفسه ، مثال ذلك إذا قيل : كم من واحد إلى أحد عشر ؟ فبابه أن تأخذ نيصف العدد ، وهو خمسة ونصف ، فتجبر وفيصير سيتة ، فتضربه في نفسه ، فيكون ستة وثلاثين ، وذلك بابه نقيس عليه .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن معنى الضرب هو تضعيف أحد العددين بقد ر ما في الآخر من الآحاد ، مثالُ ذلك إذا قيل : كم ثلاثة في أَربعة ? فمعناهُ كم جملة ثلاثة أربع مرات ؟

واعلم يا أخي بأن العدد نوعان صحيح وكسور كما بينا قبل فصار ايضاً ضرب العدد بعضها في بعض نوعين: مفرد ومركب فالمفرد ثلاثة أنواع الصحيح في الصحيح مشل اثنين في ثلاثة ، وثلاثة في أدبعة ، وما شاكله ومنها الكسور في الكسور ، مشل نصف في ثلث ، وثلث في ربع وما شاكله. ومنها الصحيح في الكسور ، مثل أثنين في ثلث ، او ثلث في أدبعة وما شاكله . وأمًا المركب فهو أيضاً ثلاثة أنواع ، فمنها الكسور والصحيح في الصحيح ، مشل أثنين وثلث في خمسة وما شاكلها . ومنها الصحيح والكسور ، مثل أثنين وثلث في ثلاثة ودبع ومسا شاكلها . ومنها الصحيح والكسور ، مثل أثنين وثلث في ثلاثة ودبع ومسا شاكلها . ومنها الصحيح والكسور ، مثل أثنين وثلث في شبع ومسا شاكلها . ومنها الصحيح ، مثل الصحيح والكسور ، مثل أثنين وثلث في سبع ومسا

# فصل في العدد الصحيح

واعلم يا أخي بأن ضرب العدد الصحيح على أربعة أنواع وجملتُها عشرة أبواب وهي : آحاد وعشرات ومئات وألوف . فالآحاد في الآحاد واحد ها واحد ها واحد المعترات وعشرتها عشرة " والآحاد في العشرات واحد ها عشرة " وعشرتها مئة ؛ والآحاد في المئات ، واحد ها مئة " وعشرتها ألف " وعشرتها عشرة الألوف ، واحد ها ألف " وعشرتها عشرة الاف . فهذه أربعة أبواب . وأما العشرات في العشرات ، فو احدها مئة ، وعشرتها فهذه ألف " واحدها ألف " وعشرتها عشرة الاف ؛ واحدها ألف ، وعشرتها عشرة الاف ؛ والعشرات في المئات ، واحدها ألف ، وعشرتها مئة ألف . فهذه أبواب . وأما المئات ، واحدها عشرة الاف ، وعشرتها مئة الله . فهذه والعشرات في المئات ، فو احدها عشرة الله . فهذه المؤاب . وأما المئات في المئات ، فو احدها عشرة الله ، وعشرتها مئة الف . فهذه المؤاب . وأما المئات في المئات ، فو احدها عشرة الله ، وعشرتها مئة الف ، وعشرتها مئة المئات المئات المؤلف ، وعشرتها مئة الف ، وعشرتها مئة الف ، وعشرتها مئة الف ، وعشرتها مئة المؤلف ، وعشرتها مؤلف ، وعشرتها و المؤلف ، والمؤلف ، والمؤ

مئة ألف ؛ والمئات في الألوف ، واحدُها مئة ألف ، وعشرتها ألف ألف . فهذان بابان . وأما الألوف في الألوف ، فواحدُها ألف ألف ، وعشرتُها عشرة 'آلاف ألف ، وهو باب واحد ، فصار جمله الجميع عشرة أبواب ، وهذه صورتها :

آحاد في آحاد ؛ آحاد في عشرات ؛ آحاد في مئات ؛ آحاد في ألوف ؛ عشرات في عشرات في عشرات في ألوف ؛ مئات في مئات ؛ مئات في ألوف ؛ ألوف في ألوف .

# فصل في الضَّرب والجِذْرِ والمُكعَبات وما يستَعبِله الجَبرِيُون والمُهندِسون من الألفاظ ومعانبها

فنقول: كلُّ عدد ين ، أيَّ عدد ين كانا ، إذا ضرب أحدُها في الآخر، فإن المجتمِع من ذلك يُسمَّى عدداً مربَّعاً . فإن كان العددانِ متساوية يُسمَّى المجتمِع من ضربيهما عدداً مربَّعاً مجذوراً ، أو العددانِ يُسمَّيان حِذَرِيَّ ذلك العدد، مثالُ ذلك إذا ضرب اثنانِ في اثنينِ يكونُ أربعة ، وثلاثة "في ثلاثة تسعة "، وأربعة "في أربعة ستة عشر . فالأربعة والتسعة والستة عشر وأمثالها من العدد يسمَّى كلُّ واحد منها مربَّعاً مَجذوراً ، والاثنان والثلاثة والأربعة يسمَّى جِذَراً ، لأن الاثنينِ هو جِذَر الأربعة ، والثلاثة جِذر التسعة ، والأربعة جِذراً ، لأن الاثنينِ هو جِذر الأربعة ، والثلاثة جِذر التسعة ، والأربعة جِذراً ، لأن الاثنين هو جِذر الأربعة ، والثلاثة بينا المجذورات . وجُذور ها :

وكل عددين مختلفين ، أي عددين كانا ، إذا ضرب أحدُهما في الآخر ، فإن المجتمع من ذلك يسمَّى عدداً مربعاً غير مجذور ، والعددان المختلفان يسمَّان جُزأَين له ، ويسمَّان ضِلْعين لذلك المربَّع ، وهي من ألفاظ المُهندسين ، مثال ذلك اثنان في ثلاثة ، أو ثلاثة " في أربعة ، أو أربعة وفي خمسة ، وأشباه ذلك ، فإن المجتمع من مثل هذه الأعداد المضروبة بعضها في بعض تسمَّى مربَّعات غير مَجذورات .

# فصل في العدد المربّع

كل عدد مربّع ، كان مجذوراً أو غير مجذور ، ضرب في عدد آخر أي عدد كان ، فان المجتمع من ذلك يستى عدداً مجسّاً ، فان كان العدد المربّع مجذوراً وضُرب في جذره ، يستى المجتمع من ذلك عدداً مجسّاً مكعباً ، مثال ذلك أربعة ، فانه عدد مربّع مجذور ، ضرب في الاثنين الذي هو جذرها ، فخرج منه ثمانية ، وكذلك أيضاً التسعة ، وهو أيضاً عدد مربّع مجذور ضرب في الثلاثة الذي هو جذرها ، كانت منه سبعة وعشرون . وكذلك الستة عشر فانه عدد مجذور ، ضرب في الأربعة التي هي جذرها فخرج منه أربعة وستون ، فالثانية ، والسبعة والعشرون ، وأربعة وستون ، وأمثالها من الأعداد تستى أعداداً مجسّمة مكعبة . والمكعب مساوية الاضلاع ، وعرضه وعقه متساوية "، وله ستة سطوح مربّعات ، متساوية الاضلاع ، وعشرون زاوية مسطّعة ، واربعة ، وادبعة ، وادبعة ، وعشرون زاوية مسطّعة .

وان ضُرب العددُ المربَّع المجذور في عددٍ أقلَّ من جِذره يستى المجتمع من ضربه عدداً مجسَّماً لـبَـِنيَّا، والجسمُ اللبنيُّ هو الذي طوله وعرضُه متساويان، وسَــُنكُهُ أقلُ منهما، وله ستة سطوح مربَّعات، متوازي الاضلاع، قائمُ

الزوايا، لكنَّ له سطحَين متقابلين مربَّعين، متساويتي الاضلاع، قائمي الزوايا؛ وله أَربعة ' سطوح مستطيلات"، وله اثنا عشر ضلعاً كل اثنين منها مُتوازيان، وثماني زوايا مجسَّمة ، وأربع وعشرون زاوية مسطَّحة . وان ضُرب المربَّع المجذور في أكثرَ من جذره يسمَّى المجتمعُ منه عدداً مجسَّماً بيريّاً ، مثالُ ا ذلك أَربعة فانه عدد مجـذور مُ ضُرب في الثلاثة التي هي أكثر من جِذرهـا ، فكان منه اثنا عشَر ، وكذلك التسعة ُ إذا ضُرِبت في الأربعة التي هي أكثر من جِذرها خرج منها ستة وثلاثون، فالاثنا عشر، والستة والثلاثون ، وأمثالها من العدد يسمَّى مجسَّماً بيريّاً و « المجسَّمُ البيريّ » هو النهي سَمْكُهُ أكثر من طوله وعرضه ، وله ستة سُطوح مربّعات : اثنان منها مربّعان متقابلان، مُتساويا الاضلاع ، قامًا الزوايا ؛ وأربعة منها مستطيلة ، مُتوازية الاضلاع ، قائمة الزوايا . وله اثنا عشر ضلعاً كل اثنين منهـا مُتوازيان مُتساويان ، وله هَاني زوايا مجسَّمة ، وأربع وعشرون زاوية مسطَّحة . وكلُّ عددٍ مربّع غير مجذور ضُريب في ضلعه الاصغر، فان المجتمع منه يسمَّى مجسَّماً لـَهِنْتِاً؛ وإن ضُرب في ضِلعه الاطول فان المجتمع منه يُسمَّى مجسَّماً بيريًّا ، وإن ضُرب في عدد أقلَّ منهما أو أكثرَ، فان المجتمع َ منه يُسمَّى « مجسَّماً لوحيًّا»، مثالُ ُ ذلك الاثنا عشر ، فانه عدد مربّع غير مجذور ، وأحد ضلعيه ثلاثة ، والآخر أربعة ، فان ضُرب اثنا عشر في ثلاثة ٍ خرج منه سنة وثلاثون ، وهو مجسَّم لَبِنِي \*؛ وان ضُرُب في أربعة خرج منه ثمانية وأربعون، وهو مجسَّم م بيري \* ؛ وان ضُرب في أقلَّ من الثلاثة أو أكثرَ من الأربعة يسمَّى مجسَّماً لوحيًّا . والمجسَّمُ اللوحسيُّ هو الذي طولُه أكثرُ من عَرضه ، وعَرضُه أكثر من سَمْكِهِ ، وله ْ ستة ْ سطوح ، كل اثنين منها مُتساويان مُتوازيان ، وله اثنا عشر ضِلعاً ، كل اثنين منها مُتوازيان، وغاني زوايا مجسَّمة، وأربع وعشرون زاوية مسطَّحة .

#### فصل في خواص العدد المجذور

فنقول: وكلُّ عدد مجذور، إذا زيد عليه جِذْراه وواحد، كان المجتمع من ذلك مجـذوراً. وكلُّ عدد مجذور إذا انتُقِص منه جِذْراه إلا واحداً يكون الباقي مجذوراً. وكلُّ عددين مجذورين على الولاء، إذا ضُرب جِذر أحدهما في جِذر الآخر، وزيد عليه ربع ، يكون الجملة مجذوراً، مثال ذلك: جِذر أربعة وهو اثنان، في جِذر تسعة وهو ثلاثة، فيكون ستة، وزيد عليه ربع ، يكون ستة، وزيد عليه ربع ، يكون ستة وربعاً ، جِذرها اثنان ونصف. فإذا ضرب الاثنان والنصف في مثله كان ستة وربعاً ، جِذرها اثنان ونصف . وكل عددين مجذورين على الولاء إذا ضرب جِذر أحدهما في جِذر الآخر يخرج بينهما عدد وسط وتكون ثلاثتها في نيسبة واحدة. مثال ذلك: أربعة وتسعة فانهما عددان مجذوران، وجِذراهما اثنان وثلاثة، واثنان في ثلاثة: ستة، فنيسبة عددان مجذوران ، وجِذراهما اثنان وثلاثة ، واثنان في ثلاثة : ستة، فنيسبة الأربعة إلى الستة كنسبة الستة إلى التسعة ، وعلى هذا القياس يعتبر سائرها .

# فصل في مسائل من المقالة الثانية من كتاب أقنديس في الاصول

كلُّ عددين قُسِمَ أحدُهما بأقسام كم كانت ، فان ضرَّب أحدهما في الآخر مساو لضرب الذي لم يُقسم في جميع أقسام العدد المقسوم قِسماً قِسماً. مثالُ ذلك عشرة وخمسة عشر ، وقسيم الحمسة عشر ثلاثة أقسام : سبعة وثلاثة وخمسة ، فنقول :

ان ضَربَ العشرة في خمسة عشر مساوٍ لضربِ العشرة في سبعة
 وفي ثلاثة وفي خمسة .

رب ، كل عدد قسم بأقسام كم كانت ، فان ضر ب ذلك العدد في مثله مساو لضربه في جمينع أقسامه . مثال ذلك عشرة قسمت بقسمين : سبعة وثلاثة ، فأقول : إن ضرب العشرة في نفسها مساو لضربها في سبعة وفي ثلاثة . .

وج ، كلُّ عدد قُسم بقسين فنقول : ان ضرب ذلك العدد في أحد قسميه مساو لضرب ذلك القسم في نفسه وفي القسم الآخر . مشالُ ذلك عشرة مُست بقسين : ثلاثة وسبعة ، فأقول: ان ضرب العشرة في سبعة مساو لضرب سبعة في نفسها وثلاثة في سبعة .

« د » كلُّ عددٍ قُسُم قسبين فأقول : ان ضرب ذلك العدد في نفسه مساوٍ لضرب كل قسمٍ في نفسه ، وأحدُهما في الآخر مرتين ، مشالُ ذلك عشرة " قُسمت قسمين : سبعة " وثلاثة " ، فأقول ! ان ضرب العشرة في نفسها مساوٍ لضرب سبعة في نفسها ، وثلاثة ٍ في نفسها ، وسبعة في ثلاثة مرتين .

« ه » كلُّ عددٍ قُسم بنصفين ثم بقسمين مختلفين ، فان ضرب احد المختلفين في الآخر ، وضرب التفاوت في نفسه مساو لضرب نصف ذلك العدد في نفسه. مثاله عشرة قُسمت بنصفين ثم بقسمين مختلفين: ثلاثة وسبعة ، فنقول : ان ضرب السبعة في ثلاثة والتفاوت في نفسيها وهو اثنان مجموعاً مُساو لضرب الحمسة في نفسها .

( و ) كلُّ عددٍ قَسُم بنصفين ثم يُزاد فيه زيادة ما، فأقولُ : ان ضربَ ذلك العدد مع الزيادة في تلك الزيادة ونصف العدد في نفسه مجموعاً يكون مساوياً لضرب نصف ذلك العدد مع الزيادة في نفسه ، مثاله عشرة في فسمت بنصفين ثم زيد عليه اثنان ، فنقول : ان ضرب الاثني عشر في اثنين وخمسة في نفسها مجموعاً في نفسه .

وز ، كل عدد قسم بقسين ، فأقول : ان ضرب ذلك العدد في نفسه وضرب أحد القسين في نفسه مجموعاً مساو لضرب ذلك العدد في ذلك القسم مرتين ، وضرب القسم الآخر في نفسه مجموعاً . مشاله عشرة قسست بقسين : سبعة "وثلاثة" ، فأقول : ان ضرب العشرة في نفسها ، وسبعة في نفسها محموعاً مساو لضرب العشرة في سبعة مرتين ، وثلاثة في نفسها مجموعاً .

(ح) كلُّ عددٍ قُسم بقسين ، ثم زيد عليه مثلُ أحدِ القسين ، فنقول : ان الذي يكون من ضربِ جبيع ذلك في نفسه مساو لضربِ ذلك العدد قبل الزيادة في تلك الزيادة أُربع مرات ، والقسم الآخر في نفسه . مثاله عشرة " قُسمت بقسمين : سبعة " وثلاثة " ، ثم زيدت عليه ثلاثة " ، فنقول : ان ضرب الثلاثة عشر في نفسه مساو لضرب عشرة في ثلاثة أربع مرات ، وضرب سبعة في نفسه مرة " واحدة " .

" ط ) كل عدد قسم بنصفين ثم بقسمين مختلفين ، فان الذي يكون من ضرب القسمين المنختلفين كل واحد منهما في نفسه مجموعاً ، مثلاً ما يكون من ضرب نيصف ذلك في نفسه ، وضرب التفاوت ما بين العددين في نفسه مجموعاً . مثال ذلك عشرة "قسمت بنصفين ثم بقسمين مختلفين : ثلاثة وسبعة ، فأقول : ان الذي يكون من ضرب سبعة في نفسها ، وثلاثة في نفسها مثلاً ما يكون من ضرب الحسة في نفسها ، ومن ضرب الاثنين الذي هو التفاوت ما بين القسمين في نفسه مجموعاً .

« ي » كل عدد قسم بنصفين، ثم زيد فيه زيادة ما، فان الذي يكون من ضرب ذلك العدد مع الزيادة في نفسه، وضرب الزيادة في نفسها مجموعاً، مثلاً ما يكون من ضرب نصف العدد مع الزيادة في نفسه، وضرب نصف العدد في نفسه، مثال ذلك عشرة " قسمت بنصفين ، ثم زيد عليها اثنان ،

فأقول: ان ضربَ الاثني عشر في نفسه ، والاثنين في نفسه مجموعاً، مثلًا ما يكونُ من ضربِ سبعةٍ في نفسها ، وخمسة في نفسها مجموعاً .

## فصل علم العدد والنفس

واعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، انه إنما قد ما الحكماء النظر في علم العدد قبل النظر في سائير العلوم الرياضية ، لأن هذا العلم مركوز في كل نفس بالقوة ، وانما يحتاج الانسان إلى التأمّل بالقوة الفيكرية حسب ، من غير أن يأخذ لها ميثالاً من علم آخر ، بل منه يؤخذ الميثال على كل معلوم . وأما ما أشرنا اليه من الميثالات التي بالحيطوط في هذه الرسالة فاغا تلك للمتعلمين المنبدئين الذين قيرة أفكارهم ضعيفة ، فأما من كان منهم فهيماً ذكياً فغير محتاج البها .

واعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، ان أحد أغراضنا من هذه الرسالة ما قد بيننا في أو ها ، وأما الغرض الآخر فهو التنبيه على دعلم النفس ، والحث على معرفة جوهرها ، وذلك أن العاقبل الذهين إذا نظر في علم العدد وتفكر في كمية أجناسه وتقاسم أنواعه وخواص تلك الأنواع ، علم أنها كلها أعراض ، وجودها وقوامها بالنفس؛ فالنفس إذا جَوهر ، لأن العرض لا يكون له قوام إلا بالجوهر ولا يوجد إلا فيه .

#### الغرض من العلوم

واعلم يا أَخي ، أيّدك الله وإبانا بروح منه ، بأن غَرضَ الفلاسفة الحُكماء من النّظر في العلوم الرياضيّة ، وتخريجهم تلامدتهم بها ، إنمها هو السُّلوكُ

والتَّطرُونُ منها إلى علوم الطبيعيات ؟ وأما غُرضهم من النظر في الطبيعيات فهو الصُّعود منها والترقي إلى العلوم الإلهيَّة الذي\ هو أقصَى غرَض الحكماء، والنهامة التي إليها يُر ْتُكَمَّى بالمعارف الحقيقية. ولما كان أول ُ درَجة من النَّظر في العلوم الإلهيّة هو مُعرِفة ُ جَوهرِ النفس ، والبحث عن مبديًا من أين كانت قبل تَعلُّقها بالجسَد، والفحصُ عن مَعادها إلى أينَ تكونُ بعد فراق الجسَّد الذي يسمَّى الموتَ ، وعن كيفيَّة ثُـوابِ المُحسنين كيف يكون في عالم الأرواح ، وعن جزاء المُسيئين كيف يكون في دار الآخرة ؛ وخُصْلة " أُخرى أيضاً ، لما كان الإنسان مُندوباً إلى مُعرِفة ربّه ، ولم يكن له طريق ﴿ إلى مُعر فته إلاَّ بعد معرفة نفسه ، كما قال الله تعالى : ﴿ وَمَن يُرغُبُ عَن ملَّة إبراهيمَ إلاَّ مَن سَفِهُ نفسَه ، أي جَهبِل النفسَ ؛ وكما قيل: مَن عرَف نفسه فقد عرَف ربّه ؛ وقد قبلَ أيضاً: أعرَفُكم بنفسِه أعرفُكم بربّه؛ وجبَ على كلِّ عاقل طلب علم النفس ومعرفة ' جوهرها وتهذيبها ، وقد قال الله تعالى : « ونَفْس وما سَوَّاها ، فأَلْهَمَها فجورَها وتَقواها ، قد أُفلَحَ من زكَّاها وقد خابَ من دَسَّاها ٢م. وقال الله تعالى حكايَّة " عن امرأة العَزيز في قِصّة يوسُفَ ، عليه السلام: ﴿ إِن النفسَ لأمَّارة مُ بالسُّوء إلاَّ ما رحِمَ ربّى». وقال تعالى : « وأمَّا من خاف مَقامَ ربَّه ونَهي النفسَ عن الهـَوى فإن الجنَّة هي المأوى » . وقال تعالى : ﴿ يُومَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تَجَادَلُ عَن نفسها ﴾ . وقال تعالى : ﴿ يَا أَيْتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمِّنُـتَّةَ ارْجِعِي إِلَى رَبُّكُ رَاضِيَّةً مَرْ ضَيَّة ﴾ . وقال تعالى : ﴿ اللهُ يُتَوفَّى الأَنفُسَ حين مونها والتي لم تمنُتْ في منامها ، ؛ وآيات كثيرة في القُرآن ودلالات على وجُودِ النفس وعلى تصرُّف حالاتها ، وهي حُبَّة "على الجِر ميِّين" المنكرين أمرَ النفس ووجدانها .

١ الذي : صفة للترقى .

٢ دسًّاها : أخفاها بألمصية ، وأصله دسسها ، ابدلت السين الثانية الغا تخفيفاً .

الجرمين : نسبة إلى الجرم ، وهو الجسم ، واحد الاجرام الساوية ، أي النجوم ، والمراد بهم الماديون .

وأما أولئك الحكماء الذين كانوا يتكلّمون في علم النفس قبل نزول القرآن والإنجل والتوراة فإنهم لما مجنوا عن علم النفس بقرائيح قلوبهم ، واستخرجوا معرفة جوهرها بنتائج عقولهم ، دعاهم ذلك إلى تصنيف الكتنب الفلسفية التي تقدّم ذكر ها في أول هذه الرسالة ، ولكنهم لما طوّلوا الحينب فيها، ونقلها من لغة إلى لغة من لم يكن فهم معانيها ولا عرف أغراض مؤلّفها، انعكت على الناظرين في تلك الكتب فهم معانيها، وثقلت على الباحثين أغراض مُصنّفيها ، ونحن قد أخذنا لئب معانيها وأقصى أغراض واضعيها ، وأوردناها بأوجز ما ينكن من الاختصار في اثنتين وخسين رسالة ، أولاها هذه ، ثم يتلنّوها أخواتها على الولاء كترتيب العدد تجد هان شاء الله تعالى .

تَتَ الرسالة ' ، والحمد لله ِ ربِّ العالمين ، وصلتَّى الله على رسولِه محمد ٍ النبيِّ وآلِه الطاهرِين ، وسلتَّم تسليباً .

# الرسالة الثانية من القسم الرياضي

# الموسومة بجُومَطريا في الهندسة وبيان ماهيتها

#### بسم الله الرحين الرحيم

الحمد لله وسلام على عِباده الذين اصطفى ، ألله خيرٌ أم ما يُشر كون ?

إعلمَ ايها الأخ البارُ الرحيمُ ، أيّدك الله وايانا بروح منه، أنا قد فرَغنا من رسالة العدد في الارتماطيقي وبيّنتا من خواص العدد في در الكفاية والجهد، وانتقلنا من تلك الرسالة إلى هذه الرسالة التي هي الثانية من رسائل الرياضيات في المدخل إلى علم الهندسة فنقول:

اعلم بأن العلوم التي كان القدماء يخر جون أولاده بها ، ويروضون بها تلامذتهم ، أربعة أجناس ، أولها العلوم الرياضيات، والثاني العلوم المنطقيات، والثالث العلوم الطبيعيات، والرابع العلوم الالهيات. فالرياضيات أربعة أنواع : أولها الأرثماطيقي ، وهو معرفة العدد وكية أجناسه وخواصة وأنواعه وخواص تلك الأنواع . ومبدأ هذا العلم من الواحد الذي قبل الاثنين . والثاني و الجومطريا ، وهو علم الهندسة ، وهي معرفة المقادير والأبعاد وكية أنواعها وخواص تلك الانواع . ومبدأ هذا العلم من النقطة التي هي طرف الخط أي نهايته . والثالث الأسطئ نوميا ، يعني علم النجوم ، وهو معرفة الحط أي نهايته . والثالث الأسطئ نوميا ، يعني علم النجوم ، وهو معرفة الحط معرفة المنابع معرفة النجوم ، وهو معرفة المنابع معرفة النجوم ، وهو معرفة المنابع معرفة النجوم ، وهو معرفة المنابع المنابع معرفة النجوم ، وهو معرفة المنابع معرفة النجوم ، وهو معرفة المنابع النبيان المنابع المنابع المنابع النبيان النبيان الأسطن نوميا ، يعني علم النبيانية أي النبيانية المنابع المنابع النبيانية المنابع المنابع

تركيب الأفلاك وتخطيط البروج وعدد الكواكب وطبائيعها ودلائيلها على الأشياء الكائنات في هذا العلم، من حَرَكة الشمس . والرابع الموسيقى، وهو معرفة التأليفات والنسسب بين الأشياء المختلفة والجواهر المنتضادة القنوى . ومبدأ هذا العلم من نسبة المنساواة نيسبة الثلاثة إلى الستة كنسبة الاثنين إلى الأربعة .

وأما المنطقيّات فهي معرفة معاني الأشياء الموجودة التي هي مُصورة في أفكار النفوس. ومبدأها من الجوهر. وأما الطبيعيات فهي معرفة جواهر الأجسام وما يعرض لها من الأعراض. ومبدأ هذا العلم من الحركة والسكون. وأما الالهيات فهي معرفة الصُّورَ المجرّدة المُفارقة للهيولى. ومبدأ هذا العلم من معرفة جوهر النفس كالملائكة والنفوس والشياطين والجين والأرواح بلا أجسام ، وأن الأجسام عندهم ذوات ابعاد اثلاتة. ومبدأ هذا العلم من جوهر النفس. وقد عبلنا في كل نوع من هذه العلوم رسالة شبه المدخل والمقدّمات. فأولها رسالة في العدد قبل هذه ، وقد بيّنيّا فيها طرر فأ من خواص الاعداد وكميّة أنواعها وكيفيّة نشونها من الواحد الذي قبل الاثنين. ونريد ان نبيّن ونذكر في هذه الرسالة أصل الهندسة التي هي أصل المقادير الثلاثة ، وكميّة أنواعها وخواص تلك الأنواع ، وكيفيّة نشونها من التقادير الثلاثة ، وكميّة أنواعها وخواص تلك الأنواع ، وكيفيّة نشونها من التقطة التي هي وأس الخط ، وأنها في صناعة الهندسة مثل الواحد في صناعة المندة .

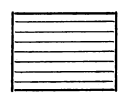
واعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن الهندسة ، يقال على نوعين ، عقليّة وحسية ؛ فالحِسيّة هي معرفة المقادير وما يعرض فيها من المعاني ، إذا أضيف بعضها إلى بعض ، وهي ما يُرى بالبحر، ويُدرَك باللمس . والعقلي بضيد ذلك ، وهو ما يُعرَف ويُفهم ، فالذي يُرى بالبحر

١ فوات ابعاد : في الأمل فوو ابعاد .

هو الحطاء والسطح والجسم ذوات الأبعاد وما يعرض فيها، كما أن الثقل في الثقيل لا يُعرَف إلا بالعقل، والثقل عين الثقيل. والمقادير ثلاثة أنواع وهي الحنطوط والسطوح والأجسام، وهذه الهندسة تدخل في الصنائع كلها، وذلك أن كل صانع إذا قد و في صناعته قبل العبل، فهو ضرب من الهندسة العقلية، فهي معرفة الابعاد، وما يعرض فيها من المعاني، إذا أضيف بعضها إلى بعض، وهي ما يتحور في النفس بالفكر، وهي ثلاثة أنواع: الطول والعرض والعمق. وهذه الأبعاد العقلية صفات لتلك المقادير الجيسية، وذلك أن الحط هو أحد المقادير، وله صفة واحدة، وهي الطول حسن . وأما السطح فهو مقدار ثان ، وله صفتان وهما الطول والعرض . وأما الجسم فهو مقدار ثالث وله ثلاث صفات وهي الطول والعرض . وأما الجسم فهو مقدار ثالث وله ثلاث صفات وهي الطول والعرض . وأما الجسم فهو مقدار ثالث وله ثلاث صفات وهي الطول والعرض والعبق .

واعلم ان النظر في هذه الأبعاد 'مجر"دة" عن الأجسام من صِناعة المُحققين، فنبدأ أولاً بوصف الهندسة الحِسية لأنها أقرب إلى فهم المتعلمين فنقول:

فإنا لا نقول إن هذه النُقطة شي لا 'جزء له ، لكن النُقطة العقلية هي التي لا 'جزء له النُقطة أصل الحط ، التي لا 'جزء له . ونقول أيضاً الحط أصل السطح كما أن النُقطة أصل الحط ، وكما ان الواحد أصل الاثنين ؛ والاثنان أصل لعدد الزوج كما بيّنا قبل ذلك، وذلك ان الحطوط إذا تجاورت ظهر السطح عاسة البصر مثل هذا :



ونقول إن السطح أصل البجسم ، كما أن الحط أصل السطح ، والنُقطة أصل المخط ، كما أن الحط أصل الأول أصل المخط ، كما أن الواحد أصل الاثنين ؛ والاثنان والواحد أصلان لأول الفرد كما بينا قبل ذلك ، وذلك أن السطوح أذا تراكمت بعضها فوق بعض ظهر الجسم لحاسة النظر مثل هذا :



## فصل في أنواع الخط

فنقول: الخطوط ثلاثة أنواع ، أولها المستقم وهو ميشل الذي مخطه المسطر على ما يُوي في هذه الصورة مثل هذا:

والثاني المتوس وهو مثل الذي 'يخط البر كار مثل هذا:

)

والثالث الخطُّ المنحني وهو المركَّب منهما مثلُ هذا:

\_\_\_\_

فهذه أنواع الحطوط الثلاثة .

## فصل في ألقاب الخطوط المستقيمة

فنقول: أن الحطوط المستقيمة إذا أضيف بعضُها إلى بعض ، إمّـــا أن تكون متساوية أو متوازية أو متلاقية أو مماستة أو متقاطيمة . فالمتساوية هي التي طولها واحد مثال هذا :

والمتوازية مي التي إذا كانت في سطح واحد وأخرجت في كلتا الجِهتين إخراجاً دائماً ، لا يلتقيان أبداً مثل هذا :

والمُـُـتلاقية ُ هِي التي تلتقي في إحدى الجهتين ، وتحيط بزاوية واحدة مثلَ هذا :

>

والمتاسّة ُ هي التي تـُماس ُ إحداهما الأُخرى، وتـُحدث زاويتينِ أو زاوية ً مثل َ هذا المِثال :



والمُتقاطِعة التي تقطع إحداهما الاخرى وتُحدث من تقاطُعهِما أدبع زوايا مثل هذا:



فهذه ألقاب الخطوط المستقيمة .

#### فصل في اسماء الخط المستقيم

إذا قيام خط مستقيم على خيط آخر قياماً مُستوياً من غير مَيل إلى طرف ، يقال عند ذلك للخط القائم العُمود، وللقائم عليه القاعدة ، مثل هذا :

وإذا أُضيف الحطان ِ إلى زاوية ِ يقال لهما الساقان لتلك الزاوية، مثل هذا:

وإذا قام خط مستقم على خط ، وللخط والقائم ميل إلى أحد الطرفين، يجصُل زاويتان إحداهما أكبر يقال لها المُنفَرجة ، والأخرى أصغر يقال لها الحادة. وكل خط مستقيم يقابل زاوية ما ، يقال له وتر تلك الزاوية التي يقابلها ، مثل هذا :



و الخطوط إذا أُضيفت إلى سطح ما ، يقال لها اضلاع ذلك السطح ، مثل هذا :

وكل خطرٌ بخرُج من زاويةٍ وينتهي إلى أخرى يقال له فيُطرُ المربّع مثل هذا :



وكل خط يخرُج من زاوية المُثلث وينتهي إلى الضّلع المقابل لها، ويقوم على الحطّ المقابل لها على زوايا قائمة ، يقال لذلك الحطّ مسقيطُ الحَبر ويقال له العبودُ أيضاً ، ويقال للخطّ الذي وقع عليه مسقيطُ الحَبر القاعدة ، مثل هذا :



فهذه اسباء الحطوط المستقيمة .

## فصل في أنواع الزوايا

نقول: ان الزوايا على نوعين: مسطح ومجسم، والمسطّحة مي التي تجيط بها خطّان على غير استقامة مثل هذا:

V

والمجسَّمة هي التي تـُحيط بها ثلاثة خطوط ٍ في زاوية ٍ ، كلُّ اثنينِ زاوية ٌ على غيرِ استقامة .

## فصل في أنواع الزوايا المسطحة

تنوع من جِبة الخطوط ثلاثة أنواع ، إما مِن خطاين مستقيبين مثل هذا :

\_\_\_\_

أو خَطَّينِ مُقوِّسَينِ مثل هذا :

 $\mathcal{L}$ 

أو أَحَدُهما مُقو"س والآخر مستقيم . والزوايا التي تحيط بها خطوط "مستقيمة تتنوع مِن جِهة الكيفيّة ثلاثة أنواع : قائمة ومنفرجة وحادة ، فالقائمة هي التي إذا قيام خط مستقيم على خط ّ آخر مستقيم قيامياً مستوياً حدَثَ عن جَنَبيه زاويتان متساويتان ، وكل واحدة منهما يقال لها زاوية ". قائمة مثل هذا :



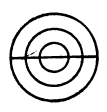
وإذا قام ذلك الحط قياماً غير مستوي على خطر مستقيم حدث عن جنبيه زاويتان مختلفتان ، إحداهما أكبر من القائمة ، يقال لها المنفرجة ، والاخرى أصغر من القائمة ، يقال لها الحادة ، ومجموعهما مساوي لقائمتين ، لأن الزاوية الحادة تنقص عن القائمة بمقدار زيادة المنفرجة على القائمة ، على هذا المثال :

٧

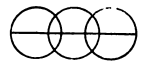
فهذا عدد أنواع الزوايا .

# فصل في أنواع الخطوط القُوسية

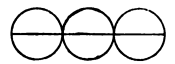
فنقول: ان الحطوط القوسية أربعة أنواع ، منها محيط الدائرة ، ومنها فيصف الدائرة ، ومنها أقل من نصف الدائرة ، ومنها أقل من نصف الدائرة ، ومركز الدائرة هي النُقطة التي في وسط الدائرة ، وقاطر الدائرة هو الحط المستقم الذي يقطع الدائرة بنصفين . والوتر الحط المستقم الذي يمصل بين طركي الحط المقوس والسهم هو الحط المستقم الذي يمفيل الوتر والقوس كل واحد منهما بنصفين وهو إذا أضيف إلى نصف القوس يقال له عند ذلك الجكيب المعكوس ، وإذا أضيف نصف الوتر إلى نصف القوس ، يقال له عند ذلك عند ذلك الجكيب المستوي . والحطوط المقوسة المتوازية هي التي مركز ها واحد مثل هذا :



والخطوط ُ القَوسية المتقاطِعة هي التي مراكزها مختلفة مثل ُ هذا :



والحطوط القوسيّة المتاسّة هي التي تمـاس بعضها بعضاً إما من داخل أو خارج ولا يتقاطع ، مثل هذا :



واما الحطوط المُنبِعنية فقد تركنا ذِكرها لأنها غيرُ مستعملة فاعلم جميع ذلك .

#### فصل في ذكر السطوح

فنقول: السطح هو شكل مجيط به خطا أو خطوط. والدائرة هي شكل مجيط به خطا واحد مثل هذا:



وفي داخله نُقطة 'كلِّ الحُطوطِ المستقيمة التي تخرُج منها ، وينتهي إلى جِهتين مساوٍ بعضُهما لبعض. ونصفُ الدائرة شكل محيط به خطانِ أحدهما مقوس والآخر مستقيم مثل هذا :



وقطعة الدائرة هو شكل مجيط به خطا مستقيم وقوس من محيط الدائرة، إما أكبر من نيصفه ، وإما أصغر حسب ما بينا وأور دنا مثالها قبل هذا .

## فصل في الاشكال المستقيمة الخطوط وأنواعها

فنقول: الأشكال التي يحيط بها خطوط" مستقيمة أولهـا الشّكل المُللّث وهو الذي يُحيط به ثلاثة 'خطوط ، وله ثلاث زوايا مثل هذا:



ثم المربّع ُ وهو الذي مجيط به أدبعة ُ خطوط مستقيمة ي وأدبع زوايا قائمات مثل ُ هذا :



ثم المغمّس وهو شكل مجيط بي خمسة خطوط ، وله خمس زوايا مثل هذا :



ثم المُسدُّس وهو الذي مجيط به سنة خطوط ، وله ست زوايا مثل مذا :



وبعده المسبّع مثل هذا :



وعلى هذا القياس تتزايد الأشكال كتزايد العدد .

## فصل من النُقط لحاسة البصر

وقد بيُّنا أن الحطوط يَظهَر طولها لحاسّة البصر من النُّقطة إذا انتظمت.

فأقصر ُ خطا مِن نُقطتين مثل ُ هذا : • •

ثم من ثلاث مثل هذا:

ثم من أربع ٍ مثل ُ هذا :

ثم من خس مثل ُ هذا :

ويتزايد واحدا بعد واحد كتزايُد العدد على النَّظَمْ الطبيعي . وأَصغرُ مُنَكِلُ المُثلَّثِ مِن ثلاثة ِ أَجزاء مثلُ هذا :

ثم من أربعة أجزاء مثل هذا:

. . ثم من عشَـرة أجزاء مثل ُ هذا :

م من عشرة اجزاء مثل هدا:

• • •

وعلى هـذا القياس يتزايد كما يتزايد بجَمع العـدد على النَّظم الطبيعي . وأما الأشكال المربّعات فأولها تظهر في أربعة أجزاء مثل هذا :

• •

• •

وبعدَ من تسمة ِ أجزاء مثل هذا :

• • •

• • •

• • •

وبعده من سنة عشر مثل هذا :

• • • •

• • • •

• • • •

. . . .

وبعده من خبسة وعشرين جُزءاً مثل هذا :

• • • • •

. . . . .

. . . . .

. . . . .

• • • •

وعلى هذا القياس تتزايد المربَّعات دائمًا كتزايد جَمع ِ العَدد على نَظمْم طبيعة الأَفراد وتِكون كلمُّها مجذورات ٍ .

# فصل في بيان المُثلَّث انه أصل لجميع الأشكال

فنقول: إن الشكل المثلث أصل لجميع الأشكال المستقيمة الخطوط، كما أن الواحد أصل لجميع العدد، والنُقطة أصل للخطوط، والخط أصل للسُطوح، والسطح أصل للأجسام، كما بينا قبل ؛ وذلك أنه إذا أضيف شكل مثل مثل مثل مثل مثل مثل هذا:



وإذا اضف إليهما شكل آخر مثلث ، حدث من ذلك شكل مخسّه ، وإن اضف إليهما شكل آخر مثلث ، حدث شكل مسدس ، وإن أضف إليها شكل آخر ، حدث من ذلك شكل مسبّع مثل هذا :



وعلى هذا القياسِ تحدُّث الأَشْكَالُ المستقيمةُ الحُطوطِ الكثيرة الزوايا من الشُّكلِ المثلثَّث إذا ضُمَّ بعضُها إلى بعض ، وتتزايد داغمًا بلا نهاية كتزايد العددِ من الآحاد، إذا ضُمَّ بعضُها إلى بعض داغًا بلا نهاية ، كما بيَّنا قبلُ .

وقد تبين أن من الشكل المثلث تتركب الأشكال المستقيمة الخطوط ، وأن من الحطوط تتركب السطوح ، وأن من الحطوط تتركب السطوح ، وأن من الواحد يتركب العدد . . .

فإن النُّقطة في صناعة الهندسة كالواحد في صِناعة العدد ، وكما أن الواحد لا حُزء له فكذلك النُّقطة العقليَّة لا جُزء لها .

# فصل في أنواع السطوح

السطوح من جهنة الكيفية تتنوع ثلاثة أنواع مُسطَّحاً ومُقعّراً ومُقعّراً ومُقعّراً ومُقعّراً ومُقعّر الأواني ، والمقبّب . فالمسطّع كوجوه الألواح ، والمقعّر كقعر الأواني ، والمقبّب كظهر القباب . ومن الأشكال ما يُسمَّى البَيْضيّ مثل هذا :



ومنها المِلاليُّ مثلُ هذا :



ومنها المَنخروط' الصُّنُّوبَريُ مثل' هذا :



ومنها الإهليلَجِيُ ١ :



الاهليلجي: نسبة الى الاهليلج، وهو ثمر على أصناف كثيرة، وينسب إليه أصحاب المساحة
 ما كان على شكله، أي ذا دائرة إلى الطول.

ومنها نبم خانجي مثل ٌ هذا :

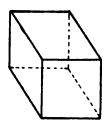
ومنها الطُّبْليُّ مثلُ هذا :

ومنها الزُّيتونيُّ مثل ُ هذا :

#### فصل في ذكر الاجسام

فنقول: السطوح هي نهايات الأجسام ، ونهايات السطوح الخطوط ، ونهايات الحنطوط هي النقط . وذلك أن كل خط لا بد أن يبندى من نقطة وينتهي إلى أخرى ، فكل سطح ينتهي إلى خط أو خطوط ، وكل جسم فلا بد من أن ينتهي إلى سطح أو سطوح . فين الأجسام ما 'يحيط به سطح واحد وهي الكرة ' ومنها ما يُحيط به سطحان وهو نصف الكرة ، وذلك أن سطحاً منه 'مقبب وسطحاً مدور" . ومن الأجسام ما الكرة ، وذلك أن سطحاً منه 'مقبب وسطحاً مدور" . ومن الأجسام ما ويسمى الشكل النادي ؟ ومنها ما يحيط به خمسة ' سطوح ، ومنها ما يحيط به ستة سطوح وهو دبع الكرة ؛ ومنها الكبي ومنها اللبين ومنها البري ومنها ما يحيط به ستة سطوح مربعات . فهنها المحمد ومنها اللبين ومنها البري ومنها المحمد مثل من عرضه ، واله سنة سطوح مربعات ومنها من عرضه ، وعرضه مثل الوحي ، فالجمم المحمد مو الذي طوله مشل عرضه ، وعرضه مثل المسمكه ، وله سنة ' سطوح مربعات متساوية الاضلاع ، قائمة الزوايا ، وله سمكه ، وله سنة ' سطوح مربعات متساوية الاضلاع ، قائمة الزوايا ، وله سمكه ، وله سنة ' سطوح مربعات متساوية الاضلاع ، قائمة الزوايا ، وله

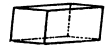
ثماني زوايا مجسمة ، وأربع وعشرون زاوية مسطحة ، واثنا عشر ضلعاً متساوية ، كل أربعة منها متوازية ، وهذه صورتها :



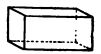
وأما الجسم البئري فهو الذي طوله مثل عرضه ، وسَمكه أكبر منهما ، وله ستة سطوح مربعات : اثنان منها متقابلان متساويا الاضلاع، قامًا الزوايا، وأدبعة منها ضيقات مستطيلات ، متساوية الاضلاع ، قامَّة الزوايا ، وله اثنا عشر ضلعاً : أدبعة منها طوال متساوية متوازية ، وغانية وصار متساوية متوازية ، وغانية مسطحة .



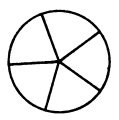
وأما الجسم اللوحي فهو الذي طوله أكبر من عَرضه ، وعرضه أكبر من سَمَكِه ، وله ستة سطوح مربعات : اثنان منها طويلان متقابلان متسعان ، ومتساويا الاضلاع ، قامًا الزوايا ، وسطحان آخران قصيران ضيقان ، متساويا الاضلاع ، قامًا الزوايا ، وله اثنا عشر ضلعاً ، أربعة منها طوال ، وأربعة منها قصار وأربعة "أقصر من ذلك ، وله ثاني زوايا مجسمة وأربع وعشرون زاوية مسطحة مثل هذا :



وأما الجسم اللّبين فهو الذي طوله مثل عرضه وسمكه أقل منهما وله ستة سطوح مربعات : اثنان منها واسعان متقابلان ، متساويا الاضلاع ، قالمًا الزوايا ، وأدبعة منها ضيقات مستطيلات ، متساوية الاضلاع ، قائمة الزوايا ، وأدبعة منها ضيقات مستطيلات ، متساوية الاضلاع ، قائمة الزوايا ، وله اثنا عشر ضلعاً : أدبعة منها قصار متساوية متوازية ، وثمانية منها طوال متساوية ، كل أدبعة منها متوازية ، ولها غاني زوايا مجسّات ، وأدبع وعشرون زاوية مسطحة مثل هذا :



وأما الجسم الكري فهو الذي 'يجيط به سطح" واحد"، وفي داخله نقطة "، وكل الحطوط المستقيمة الحارجة من تلك النُقطة إلى سطح الكرة متساوية" ؛ يقال لتلك النُقطة مركز الدائرة ، وإذا دارت الكرة فيكون في سطحها نُقطتان متقابلتان ساكنتان يقال لهما فنُطب الكرة مثل هذا :

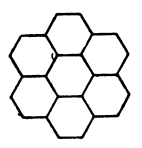


وإذا 'وصل بينهما بخط" مستقيم وجاز ذلك الخطا على مركز الكُرة يقال له ميحور الكُرة ، وإذا انصل الخطأ من نُقطة إلى نُقطة ، فهو الميحور .

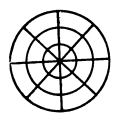
وإذ قد ذكرنا طرَ فا من أصل الهندسة الحِسِّية، شبه المدخَل والمقدّمات، وقلنا إن هذا العلم مجتاج إليه أكثر الصنّاع، فلنُبيّن ذلك. وهو التقديرُ قبل العمل، لان كل صانع يؤلفُ الاجسام بعضها إلى بعض ويركّبها فلا بدّ له أن يقدّر أولاً المكان في أي موضع يعملُها، والزمان في أي وقت يعملُها

ويبتدى، فيها، والإمكان هل يقدرُ عليه أم لا، وبأي آلة وأدوات يعملُها، وكيف يُؤلَّف أَجزاءها، حتى تَلتُمُ وتأتلِف. فهذه هي الهندسة التي تدخُل في أكثر الصنائع التي هي تأليف الأجسام بعضها إلى بعض.

واعلم أن كثيراً من الحيوانات تعمل صنعة طبيعية قد جُبلت عليها بلا تعليم كالنحل في اتخاذها البيوت، وذلك انها تبني بيوتها مطبقات مستديرات الشكل كالأتراس، بعضها فوق بعض، وتجعل ثقب البيوت كلتها مسدسات الاضلاع والزوايا، لما في ذلك من إتقان الحكمة، لان من خاصية هذا الشكل انه أوسع من المربع والمختس، وانها تكشف تلك الثقوب حتى لا يكون بينها خلل وفد فد المواء، فتُفسيد العسل، فيعفن العسل، وهذا مثال ذلك:



وهكذا العنكبوت تنسيج شبكتها في زوايا البيت والحائط شفقة عليها من تخريق الرياح لها ، وتمزيق حبلها. وأما كيفية نسجها فهو أن تمد سداها على الاستقامة ، وخيوط لـ لـُحمتها على الاستدارة ، لما فيه من سُهولة العهل ، وهذا مثال ذلك :



١ انها: اي النحل.

۲ السدى من الثوب : ما مد من خيوطه طولاً بخلاف لحمته .

ومن الناس من يستخرج صناعة "بقريجته وذكاء نفسه ، لم يُسبَق اليها ، وأما أكثر الصناع فانهم بأخذونها توقيفاً ١ وتعليماً من الأستاذين .

#### فصل في المساحة

واعلم يا أخي ، أيدك الله وايانا بروح منه ، أن عِلم الهندسة يدخُل في الصنائع كليّها، وخاصة في المساحة، وهي صِناعة محتاج اليها العمّال والكتّاب والدهاقين وأصحاب الضّياع والعقادات في معاملاتهم من جباية الحرّاج وحفر الأنهاد وعمَل البريدات وما شاكلها.

ثم اعلم بأن المقادير التي تُمسَح بها الأراضي بالعراق خمسة مقادير وهي الأشل والباب والدراع والقبضة والاصبع . واعلم بأن الإصبع الواحدة غلظها ست شعيرات مصفوفة مضومة ظهور بعضها إلى بطون بعض والقبضة الواحدة أربع أصابع . والدراع الواحد غاني قبضات وهو اثنان وثلاثون اصبعا . والباب طوله ستة أذرع وهي غان وأربعون قبضة ، وهو ماثة واثنان وتسعون إصبعا . والأشل حبل طوله عشرة أبواب ، وهو ستون ذراعا ، وأربع مئة ، وغانون قبضة ، والف وتسع مئة ، وعشرون اصبعا . واعلم بأنك إذا ضربت هذه المقادير بعضها في بعض ، فالذي يخر باصبعا . واعلم بأنك إذا ضربت هذه المقادير بعضها في بعض ، فالذي يخر بوعشوات . وأما حسابها فهو أن القبضة الواحدة في مثلها تكون ستة عشر معشوات . والدراع الواحدة في مثلها تكون ستة عشر المسعا ، والذراع الواحدة في مثلها تكون شة مكسرة ، وهو تسع وبعم عشر عشير وألفا وأدبعة وعشرين إصبعاً مكسرة ، وهو تسع دربع عشر عشير الجريب ؛ والباب الواحد في مثله يكون ستة وثلاثين ذراعاً مكسرة .

**1 Y** 

١ توقيفاً : تبييناً وتعليماً .

٣ الدهاقين ، جمع الدهقات : زعيم فلاحي المجم ، ورئيس الاقليم .

وهذه صورتهُا ٣٦ وهو ٢٣٠٤ قبضات مكسَّرة ، وهو ٣٦٨٦٤ أصبعاً مكسَّرة ، وهو عُشر عَشير الجريب .

وأما الأَشْلُ في مثله فيكون جَريباً وهو عشرة ُ أَقفزةٍ ، وهو مائـة ُ عشيرٍ. وهذه صورتها ٣٦٠٠ ذراعاً مكسرة، وهو ٢٣٠٤٠٠ قبضة "مكسرة"، وهو ٣٦٨٦٤٠٠ اصبعاً مكسرة". واما القفيز' فهو عشرة' أعشار وهو عشرة' أبواب مكسرة"، وهو من ضرب تسعة عشر ذراعاً إلا شيئاً يسيراً في مثله وهو ثلاث مائة وستون ذراعاً . وأما العشير ُ فهو من ضرب باب واحد في مثله وهو ٣٦ ذراعاً مكسرة وهو ٢٣٠٤ قبضات مكسرة ، وهو ٣٦٨٦٤ اصبعاً مكسرة . والأشول في الأشول ، واحدُها جَريبُ وعشرتها عشرةُ أجربة، والأشول في الأبواب واحدها قفيز وعشرتها جريب، والأشول في الأذرع، واحدُها عشيرٌ وثُلثا عشير وست منها قفيزٌ،، والأشل في القبضات واحيدُها سُدس عشيرٍ وربع سُدس عشيرٍ ، وكلُّ ثلاثة ِ اخماسِ منها عشيرٌ ، ، وكل منها قفيز". والأشل في الأصابع كل واحد منها ربع سُدس عشير ور بع ' ربع سدس عشير ، وكل عشرة منها ربعا عشير ، وسدس من عشيرٍ . والأبوابُ في الأبوابِ واحدُها عشيرٌ ، وعشرتها تنيزٌ . والأبوابُ في الأذرُع واحدُها سُدسُ عشيرٍ، وستة منها عشيرٌ.. والابواب في القبضات كلُّ واحد منهـا ثلاثة أرباع ربع ِ تُسع عشير . والأبواب في الاصابع كلُّ خمسة وغانين منها تُـلُثُ عشير ورُبعُ سُدس عشير وتُسعُ عشير تقريباً ، وكل أربعة منها ثلاثة أرباع وتُسع عشير ، وكل مائة ثمان وعشرين منها ثُلثًا ثلث عشير . والأذرع في الأذرع واحدُها ربع تُسع عشير ، وكل أربع منها تنسع عشير، وكل مائة منها عشيران وثلثا عشير وتنسع عشير. فهذا شرح مساحة العرض والطول . فاما مساحة العمق فهو أن تضرب الطول في العَرضِ فما اجتمع من ذلك فاضربه في العُمَق ، وما يجتمع فهو تكسيرُ المجسَّم . والحاجةُ إلى هذا العمل عند حفر الانهار والآبار والحفائر

والبريدات والمُسنَتَيات ١ والاساسات للديار والبنيان وما شاكل ذلك .

ثم اعلم يا أَخِي ، أيدك الله وايانا بروح منه ، انه قد تدخل الشُّبَه في كل صِناعة علمية على من يتعاطاها وليس من أهلها ، وكان ناقصاً فيهـا أو ساهياً عنها ، مثال ُ ذلك ما ذكروا أن رجلًا باع من رجل آخر قطعــة أرض بالف درهم على أن طولها مائة وراع ، وعرضها مائة وراع ، ثم قال له : خذ منى عوضاً عنها قِطعتين من أرض كل واحدة منهما طولهـا خمسون ذراعـاً ، وعرضُها خمسون ذراعاً ، وتوهم ان ذلك حقُّه فتحاكما إلى قاض غير مهندس ، فقضى بمثل ذلك خطأً . ثم نحاكما إلى حاكم من أهل الصناعـة فحكم بان ذلك نصف ُ حقَّه . وهكذا أيضاً 'ذكر أن رجلًا استأجر رجلًا على ان مجفر له بركة طولها أربعة ُ أذرع في عَرض أربعة ِ أذرع في عمق أربعة ِ أذرع ، بثانية ِ دراهم. فحفر له ذراعين في ذراعين طولاً وعرضاً وعمقاً ، فطالبه بأربعة دراهم نصف الأجرة ، فتنازعا وتحاكما إلى مُفت غير مهندس فحكم بان ذلك حقَّه، ثم تحاكما إلى أهل الصناعة فحكموا له بدرهم واحد. وقيل لرَجل يتعاطى الحساب ولم يكن من أهله : كم نسبة الف الف إلى الف الف الف إلف ? فقال : ثلثان . فقال أهل الصناعة انه عُشر عُشر العُشر. فعلى هذا المثال تدخل الشبهة على كل من يتعاطى صناعة وليس من أهلها . ومن أجل هذا قيل : استعينوا على كل صنعة بأهلها .

#### فصل في حاجة الانسان إلى التعاون

اعلم يا اخي، أيدك الله وايانا بروح منه، بأن الانسان الواحد لا يقدر ان يعيش وحده إلا عيشاً نكداً، لأنه محتاج إلى طيب العيش من إحكام

١ المنيات ، جمع المناة: وهي السد .

صنائع شي ، ولا يمكن الانسان الواحد ان يبلغها كلها ، لأن العيشر قصير" ، والصنائع كثيرة" ، فين أجل هذا اجتبع في كل مدينة أو قرية أناس كثيرون لمعاونة بعضهم بعضاً. وقد اوجبت الحكمة الالهية والعناية الرابنية بان يشتغل جماعة منهم بإحكام الصنائع ، وجماعة في التجارات ، وجماعة الإعكام البنيان ، وجماعة بتدبير السياسات ، وجماعة بإحكام العلوم وتعليمها ، وجماعة بالحدمة للجميع والسعي في حو انجهم ، لان متكلهم في ذلك كمثل اخوة من أبي واحد في منزل واحد ، متعاونين في أمر معيشتهم ، كل منهم في وجه منها . فأما ما اصطلحوا عليه من الكيل والوزن والثمن والأجرة ، فان ذلك حكمة وسياسة ليكون حثا لهم على الاجتهاد في أعمالهم وصنائعهم ومنائعهم ومنائعهم أبي ومعاوناتهم ، حتى يستحق كل انسان من الأجرة بحسب اجتهاده في العمل ونشاطه في الصنائع .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وايانا بروح منه ، أنه ينبغي لك ان تتيقن بأنك لا تقدر ان تنجو وحدك بما وقعت فيه من محنة هذه الدنيا وآفاتها بالجناية التي كانت من أبينا آدم ، عليه السلام ، لانك محتاج في نجاتك وتخلصك من هذه الدنيا التي هي عالم الكون والفساد، ومن عذاب جهنم وجوار الشياطين وجُنوه إلميس أجمعين والصُّعود إلى عالم الأفلاك وسَعة السَّموات ومسكن العليين وجوار ملائكة الرحمن المقربين ، إلى معاونة إخوان لك نصحاء وأصدقاء لك فنضلاء متبصرين بأمر الدين علماء بحقائق الأمور ليُعر فوك طرائق الآخرة وكيفية الوصول إليها ، والنجاة من الورطة التي وقعنا فيها كلنا بجناية أبينا ودمنة ، وكيف نجت من الشبكة لتعلم حقيقة ما قبائنا .

واعلم أن الحُكماء إذا ضربوا مثلًا لأمور الدنيا، فإنما غَرضُهم منه أمورُ الآخِرة والإشارة اليها بضروب الأمثال بحسب ما تحتميل عقول الناس في كل مكان وزمان .

#### فصل في الهندسة العقليّة

وإذ قد ذكرنا طرَفاً من الهندسة الحِسّية شبه المدخل والمقدّمات ، فنريد أن نذكر طرَفاً من الهندسة العقليّة ، إذ كانت هي أَحَد أغراض الحكماء الراسخين في العلوم الإلهيّة ، المئرتاضين بالرياضات الفلسفية ، وذلك أن غرضهم في تقديم الهندسة بعد علم العَدد هو تخريج المتعلّبين من المحسوسات إلى المعقولات ، وترقيتهم لتلاميذهم وأولادهم من الامور الجسمانية إلى الأمور الروحانية .

فاعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن النظر في الهندسة الحسية يؤدي إلى الحِذق في الصنائع العمليّة كلتها؛ والنّظر في الهندسة العقلية يؤدي إلى الحِذق في الصنائع العلميّة . لأن هذا العلم هو أحد الأبواب التي تؤدي إلى معرفة جوهر النفس التي هي جِذر العُلوم وعُنصُر الحِكمة ، وأصل الصنائع العلمية والعَملية جميعاً ، أعني معرفة جوهر النفس ، فاعلم جميع ما قلنا .

## فصل في توهم الابعاد

الحط العقلي لا 'يرى مجر" دا إلا بين السطحين ، وهو مثل الفصل المشترك الذي هو بين الشمس والظلل . وإذا لم يكن شمس ولا في لم تر خطا بنقطتين وهميتين . فاذا توهبت ان قد تحركت إحدى النقطتين وسكنت الأخرى ، حتى رجعت إلى حيث ابتدأت بالحركة ، حدث في فكرك السطح . والسطح العقلي أيضاً لا 'يرى بمجر" ده إلا بين الجيسمين ، وهو الفصل المشترك بين الماء والدهن . والنقطة العقلية لا 'ترى أيضاً بمجر" دها إلا حيث ينقسم الحط بنيصفين بالوهم ، أي موضع وقعت للإشارة إليها فهي تنتهي هناك .

واعلم يا أخي أنك إذا توهبت حركة هذه النقطة على سبت واحد ، حدث في فكرك خط وهبي مستقيم ؛ وإذا توهبت حركة هذا الحط في غير الجبة التي تحر ك البها النقطة ، حدث في فكرك سطح وهبي ؛ وإذا توهبت حركة هذا السطح في غير الجبة التي تحر ك البها الحط والنقطة ، حدث في وهبك جسم وهبي له سنة سطوح مربعات قائة الزوايا وهو المحسب في وهبك جسم وهبي له سنة سطوح مربعات قائة الزوايا وهو المحسب وإن كانت مسافة حركة السطح أقل من مسافة حركة الحط ، حدث من ذلك جسم ببري ؛ وإن كان أكثر من ذلك ، حدث من ذلك جسم ببري ؛ وإن كان مكتب .

واعلم يا أخي بأن كل خطر مستقم مفروض في الوهم ، فلا بد له من نهايتين وهما رأساه ويستيان النُقطتين الوهميّة بن . وإذا توهبت أنه تحر كت إحدى النُقطت بن وسكنت الاخرى حتى رجعت إلى حيث ابتدأت بالحركة ، حدّث في فيكرك من ذلك سطح مدور وهمي وتكون النقطة الساكنة مركز الدائرة ، والنُقطة المتحر كة الني قد حدثت في فكرك بحركتم علط الدائرة .

ثم اعلم بأن أول سطح يحدث من حركتها ثلث الدائرة ، ثم رأبع الدائرة ، ثم نيصف الدائرة ، ثم الدائرة . وإذا توهيت ان الحيط المقوس الذي هو نيصف عيط الدائرة سكن رأساه جبيعاً ، وتحر ك الحيط نفسه حتى يرجع إلى حيث ابتدأ بالحركة ، حد ث في فكرك من حركتها جسم كري . فقد بان لك بما ذكرنا أن الهندسة العقلية هي النظر في الأبعاد الثلانة التي هي الطول والعرض والعمق خيلوا من الأجسام الطبيعية ، وذلك أن الناظرين في الهندسة الحيية الي تقد م ذكر هما إذا ارتاضوا فيها وقويت أفكار م بالنظر فيها ، انتزعوا هذه الابعاد الثلاثة التي هي الحط والسطح والجسم ، وصور وها في نفوسهم لتلك الأبعاد المصورة كل المقادير الحيسية ، ثم يتكلمون عليها مقادير مساحية ، ويستغنون عن النظر إلى المقادير الحيسية ، ثم يتكلمون عليها مساحية ، ويستغنون عن النظر إلى المقادير الحيسية ، ثم يتكلمون عليها

ويُخبرون عن أجناسها وانواعها وخواصها، وما يعرض فيها من المعاني إذا أضيف بعضها إلى بعض ، فيقولون : الحطّ هو مقدار ذو بُعد واحد ، والسطح هو مقدار ذو بُعد بعد بن ، والجسم هو مقدار ذو ثلاثة أبعاد ، والحط المستقيم هو أقصر خط وصل بين النقطت ، والنقطة رأس الحط ، والحط المنقوس هو الحط الذي لا يمكن أن يُغرض عليه ثلاثة فقط على سمت واحد ، والزوايا ما بين خطين على غير استقامة ، والشكل ما أحاط به خط واحد أو خطوط والدائرة شكل مجيط به خط واحد يقال له المحيط ، وفي داخيله نشقطة كل والدائرة شكل مجيط به ثلاثة واحد بيقال له المحيط ، وفي داخيله نشقطة كل الحطوط المستقيمة المخرجة منها إليه متساوية ، والمثلث شكل مجيط به ثلاثة خطوط وثلاث زوايا، والمربع شكل مجيط به ثلاثة خطوط وثلاث زوايا، والمربع شكل مجيط به أربعة خطوط وله أربع زوايا غير اشارة إلى جسم من الأجسام الطبيعية .

#### فصل في حقيقة الأبعاد في الهندسة العقلية

واعلم بأن كثيراً من المهندسين والناظرين في العلوم يظنون أن له في الأبعاد الثلاثة ، أعني الطول والعرض والعبق ، وجوداً بذاتها وقوامها ، ولا يدرون أن ذلك الوجود إنما هو في جوهر الجسم أو في جوهر النفس ، وهي لها كالمميّولي وهي فيها كالصورة إذا انتزعتها القو"ة المفكرة من المحسوسات. ولو علموا أن الغرض الأقصى من النظر في العلوم الرياضية إنما هو أن ترتاض أنفُسُ المتعلمين بأن بأخذوا صور و المحسوسات من طريق القدوى الحساسة وتصوره ها في ذاتها بالقو"ة المفكرة ، حتى إذا غابت المحسوسات عن مشاهدة الحواس لها ، بقيت تلك الرسوم التي أد "تها القوى الحساسة إلى القوق المتخبّلة ، والمتخبّلة إلى القوق المفكرة ، والمفكرة أد "ت إلى القوق الحافظة ، مُصورة أد " في جوهر النفس ، فاستغنت عند ذلك النفس عن استخدامها الحافظة ، مُصورة " في جوهر النفس ، فاستغنت عند ذلك النفس عن استخدامها

القوى الحسّاسة في إدراك المعلومات عند نظرها إلى ذاتها ، ووجدت صُور المعلومات كلّها في جوهرها ، فعند ذلك استفنت عن الجسد ، وزهدت في السكون معه ، وانتبهت من نوم الغفلة ، واستيقظت من رقدة الجهالة ، واستوشت بقوتها واستقلّت بذاتها ، وفارقت الاجسام وخرجت من بحر الهيئولى ونجت من أسر الطبيعة ، وأعتقت من عبودية الشهوات الجسمانية ، وتخلّصت من حرقة الاستياق إلى اللّذات الجر مانية ، وشاهدت عالم الأرواح ، وارتقت إلى هناك حيث قال : واليه يصعد الكلم الطبّب ، والعمل الصالح يَوفَعه ، أراد به النفس الزكية ، وجُوزيت بأحسن الجزاء ، وهذا هو الغرض الأقصى من النظر في العلوم الرياضية التي كانوا يُخرّجون بها أولاد الحكماء وتلاميذة القدماء . هكذا مذهب إخواننا الكرام ، وفقك الله وإيانا سبيل الرشاد إنه رؤوف بالعباد .

#### فصل في خواص الأشكال الهندسية

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن للأشكال الهندسية خواص ، ولمجموعها خواص أيضا ، وقد بيتنا في رسالة الأرغاطيقي طرفا من خواص العدد ، فنريد أن نذكر في هذا الفصل طرفا من خواص الأشكال الهندسية ، ليكون تنبيها للناظرين في هذين العلمين على الغرض منهما ، ويكون أيضا إرشاداً لطالبي خواص الأشياء وكيفية المسلك فيها . ونبدأ أولا بذكر المنشئات ، إذ كانت هي أول الأشكال الهندسية ، كما بيننا في رسالة جومطريا ، فنقول :

١ الجرمانية : الجسمانية نسبة الى الجرمان ، وهو الجسم كالحجم .

إن الشكل المثلث مو الذي له ثلاثة 'أضلاع وثلاث زوايا ، وهو سبعة أنواع : أولها المُتساوي الأضلاع الحاه الزوايا مثل هذا :



والثاني الحاد الزوايا المتساوي الضَّلْعُين مثل مذا:



والثالثُ الحادُّ الزوايا المختلِفُ الأضلاع كهذا :



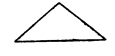
والرابع المتساوي الضَّلمُين القائمُ الزاوية مثل هذا :



والخامس القائم الزاوية المختلف الأضلاع مثل هذا:



والسادس المُنفر ج الزاوية المنساوي الضَّلْعَين هكذا :





#### فصل في بيان تلك الخواص

واعلم يا أخي بأن لكل واحد من هذه المثلثات خاصية "ليست للآخر، فقد تبيّن ذلك في كتاب أوقليد س في المقالة الأولى ببراهينها، ولكن نذكر منها الخاصية التي تشتميل على سبعتها كلها. وذلك أن من خاصية كل شكل مثلث أي مثلث كان، أنه لا بُد من أن يكون فيه زاويتان حاد تان، فأما الزاوية الثالثة في كن أن تكون حادة أو قائمة أو منفرجة.

ومن خاصيتها أيضاً أن ثلاث زوايا كل مثلث بجموعها مساو لزاوية فاغتين، ومن خاصيتها أيضاً أن الضلع الأطول من كل مثلث بوير الزاوية العنظمى، ومن خاصيتها أن كل ضلعين مجموعين من كل مثلث أطول من الضلع الثالث، ومن خاصيتها أيضاً أنه إذا أخرج ضلع من أضلاعه، أي ضلع كان على استقامته، فإنه مجموعين أزاوية خارجة من المثلث، وتكون هي أكبر من كل زاوية تقابلها، ويكون مساوياً للداخلتين المتقابلة بن لها. ومن خاصيتها أيضاً أن ضرب مسقط الحجر من كل مثلث في نصف قاعدتها هو مساحة ذلك المثلث.

وأما خاصّيّة المثلـَّث القائم الزاوية فهي أن مربّع وِترِ الزاوية القائمة مُساوٍ للمربَّعَين الكائنين من الضّلعين .

ومن خاصِّيَّة المثلث الحادِّ الزاوية ان مربّع الويّر اقل من مربّع الضلعين

الباقيين بمقدار مربع الضّلع الذي وقع عليه العمود في بين مَسقِط العَمودِ والزاوية مرّتَين .

ومن خاصيّة المثلّث المنفرج الزاوية ان مربّع الوتِر أكثر من مربّع الضّلعين بقدار مربّع أحد الضّلعين فيا هو خارج منه إلى مسقيط العمود مرّتين مثل هذا:



وأما الشكل المربّع فهو الذي له أربعة أضلاع وأربع زوايا، وهو خمسة أنواع أولها المتساوي الاضلاع القائم الزوايا مثل هذا:



والثاني المستطيلُ القائم الزوايا ، المتساوي كلُّ ضِلعين متقابلين مثلُ هذا :



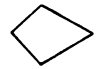
الثالث المُعيِّن وهو المتساوي الأضلاع المختلف الزوايا مثل هذا:



والرابع الشَّبِيه بالمعيِّن وهو المتساوي كل ضِلعَين متقابلين مثل ُ هذا :



#### والحامس المختلف الاضلاع والزوايا مثل هذا:



واعلم يا أخي بأن لكل واحد من هذه الأشكال خواص يطول شرحها ولكن نذكر الحاصية التي تشملها كلها وهي أن كل مربع ، أي مربع كان ، فإن زواياه الأربع مجموعة تكون مساوية لأربع زوايا قائمة ، وإن كل مربع يمكن أن ينقسم بمثلثين ، وإن زيد عليه مثلث آخر صار منها شكل مجسم . وأما الشكل المخبس فهو الذي مجيط به خبسة أضلاع ، وله خبس زوايا ، وهو أول الأشكال الكثيرة الزوايا المتساوي الأضلاع ، وانه يمكن أن مجيط بكل واحد منها دائرة ، ويمكن أن مجيط هو أيضاً بدائرة ، وان كل شكل منها الذي هو أكثر روايا ، فهو أكثر وأوسع مساحة من الذي هو أقل منه ، إذا كان المحيط بها مقداراً واحداً ؛ وإن ضر ب عبود واحد من تلك المثلثات في نصف قو اعدها ، فهو مساحة ذلك الشكل الكثير الزوايا .

ومن خاصية الشكل المسد س المتساوي الأضلاع أنكل ضلع من أضلاعه مُساو لنصف قَلُط الدائرة التي تحيط به . وبالجُهلة ما من شكل إلا وله خاصية أو عد أن خواص تركنا ذكر ها مخافة التطويل. فأما خواص الشكل المستدير فقد أفرد لها أوقليد س مقالة من كتابه ، ولكن نذكر منها طرفاً فنقول : ان الشكل المستدير هو سطح يحيط به خط واحد ، وان مركز وفي وسطه ، وان أقطار وكالمها متساوية ، وانه أوسع من كل شكل كثير الزوايا إذاكان الذي بحيط به سطحاً واحدا، وهو يشارك الدائرة في خواصها ، ونسبته من سائير السطوح . وقد تبين

خواص هذا الشكل في المقالة الاخيرة من كتاب أوقليد س بشرح وبراهين. وبالجملة انك لو تأمّلت يا أخي غرض أوقليد س من البيان وعلم ما في سائر كنّب الهندسة، لوجدت كليّها الما هو البحث عن خواص المقادير ومعوفة حقائقها التي هي الحطوط والسطوح والأجسام وما يعرض فيها من الأبعاد والزوايا والمناسبات التي بين بعضها وبعض . وإذ قد بينّا طرفاً من خواص الأشكال في هذه الرسالة، وقبلها طرفاً من خواص العدد في رسالة الارغاطيقي، فنريد ان نذكر طرفاً من خواص مجموعها، وذلك انه إذا جُمع بين بعض الأعداد وبين بعض الأشكال الهندسية ظهر منها خواص أخر لا يتبيّن في المتكل المحدد منهما بمجرده ، مثال ذلك إذا كنيب التسعة الأعداد في الشكل المتسع على هذه الصورة فان خاصيته في الشكل المتسع انه كيفها عد كانت الجملة خسة عشر مثل هذا:

| ۲ | ٧ | ٦ |
|---|---|---|
| ٩ | 0 | ١ |
| 4 | ٣ | ٨ |

وهكذا الستة عشر إذا كُتِب في الشَّكلِ ذي الستة عشر بَيتاً على هذه الصُّورة فإن من خاصيَّته أنه كيفها عُدُّ كانتِ الجملة أربعة وثلاثين مثل هذا:

| 1  | 18 | 10 | ١  |
|----|----|----|----|
| ٩  | Y  | ٦  | ۱۲ |
| 0  | 11 | ١٠ | ٨  |
| 17 | ۲  | ٣  | ۱۳ |

وهكذا الحبسة والعشرون إذا كُتب في الشكل ذي الحبسة والعشرين بَيتاً على هذه الصورة فإن من خاصيته أنه كيفها عُــد كانت الجملة خبسة وستين مثل هذا :

| 71 | ٣  | ٤  | 17 | 70 |
|----|----|----|----|----|
| 10 | 17 | 7  | 19 | ٨  |
| 1. | 71 | 18 | ۲  | 17 |
| ١٨ | Y  | 4. | •  | 11 |
| 1  | 18 | 77 | 74 | 0  |

وهكذا الستة والثلاثون إذا كُتب في الشُّكلِ ذي السَّنة والثلاثين بَيتاً على هذه الصورة فإن من خاصَّيَّته أنه كيفما عُدَّ كانت الجملة مُثِنة " وأَحَدَ عشر مثل هذا :

| 11 | 77 | 44 | 0  | 74 | ١٨ |
|----|----|----|----|----|----|
| 70 | 17 | ٧  | 4. | 18 | 7. |
| 77 | ٦  | 40 | 41 | ٤  | ٣  |
| 1. | 41 | 1  | ۲  | 44 | 45 |
| 18 | 19 | ٨  | 49 | 41 | 10 |
| 71 | 17 | 44 | •  | 17 | 71 |

وهكذا التسمة والأربعون إذا كُتُرِب في الشَّكل ِ ذي التسمة والأربعين

بَيتًا على هـذه الصورة فإن من خاصيّته أنه كيفما عُدَّ كانت الجملة' مئة وخبسة وسبعين مثل هذا :

| ٤٧ | 11 | ٨  | ٩  | ٦  | ٤٥ | ٤٩       |
|----|----|----|----|----|----|----------|
| ٤  | 44 | 7. | ۱۷ | 17 | 40 | ٤٦       |
| ۲  | ١٨ | 77 | 71 | 71 | 44 | ٤٨       |
| 14 | 19 | 77 | 70 | 74 | 41 | <b>Y</b> |
| 47 | 41 | 22 | 79 | 71 | 18 | 14       |
| ٤٠ | 10 | ٣٠ | 44 | 45 | 14 | 1.       |
| ١  | 49 | ٤٢ | ٤١ | ٤٤ | 0  | ٣        |

وهكذا الأربعة والستون إذا كُتب في الشّكل ذي الأربعة والستين بَيتاً على هذه الصورة فإن من خاصيّته أنه كيفها عُدّ كانت الجملة مثتين وستين وهذه صورتها:

| ٥٢ | 71 | ٤        | ۱۳  | 7. | 79 | 47 | ٤٥ |
|----|----|----------|-----|----|----|----|----|
| 18 | ٣  | 77       | ٥١  | ٤٦ | 40 | 4. | 19 |
| ٥٣ | ٦. | 0        | 17  | 71 | 74 | 47 | ٤٤ |
| 11 | ۲  | ٥٩       | 0 % | ٤٣ | 47 | 77 | 22 |
| 00 | ٥٨ | Y        | 1 • | 22 | 77 | 49 | ٤٢ |
| ٩  | ٨  | ٥٧       | ٥٦  | ٤١ | ٤٠ | 70 | 72 |
| ٥٠ | 74 | <b>Y</b> | 10  | ١٨ | 41 | 45 | ٤٧ |
| 17 | ١  | 76       | ٤٩  | ٤٨ | ** | 44 | 14 |

وهكذا الأَحَدُ والثانون إذا كُنب في الشَّكل ِذي الأَحَد والثانين بَيتاً

على هذه الصورة فإن من خاصيَّته أنَّه كيفها عُدًّ كانت الجملة ثلاثمَّة وتسمة "وستن وهذه صورتها \ :

| ٧٨  | ٦٥ | ٦٤ | 77 | ١  | ۱۸ | ۱٩ | ۱۷ | ۸۰ |
|-----|----|----|----|----|----|----|----|----|
| 70  | 0  | ٤٧ | ٤٩ | ٦٨ | 49 | ٤٠ | 71 | 77 |
| ٤٦  | ٤٥ | ٦  | ٥٠ | 10 | ٤٤ | ٧٣ | 44 | ٥٧ |
| 45  | ٤٣ | ٤٨ | ٧  | 17 | ٧٢ | 77 | ٥٢ | ٦٠ |
| 79  | ٥٦ | ٧١ | ٧٢ | 41 | ٤١ | 18 | ۱۲ | ٣  |
| 49  | ٤٢ | 41 | 11 | 77 | ٧٩ | 71 | ٥١ | ۲٦ |
| 44  | ٣. | ٩  | 47 | ٦٧ | 71 | ٧٧ | 40 | 09 |
| 0 { | ٨  | 74 | ٥٧ | ۱۳ | 71 | ۳٥ | ٧٥ | ٥٨ |
| 4   | 71 | ٦٢ | 74 | ۸۱ | 00 | ۲٠ | 71 | ٤  |

وأما منافِعنها والغائدة 'منها ، فقد ذكرنا في رسالة الطلاسمات والعزامِ م طرفاً منها ولكن نذكر منها في هذا الفصل منالاً واحداً ليكون دلالة على صدق ما قلنا . فنقول : إن من خاصة هذا الشكل المتسمّع ومنفعته تسهيل الولادة إذا كتب على خرَفين لم يُصبهما الماء وعلى قتهما على المرأة التي ضربها الطله ثن ؛ وإن اتفق أن يكون القمر في التاسع ومتصلاً برب التاسع سهل الولادة ، أو برب بيته من التاسع وما شاكل ذلك من المنسع سهل الولادة ، أو برب بيته من التاسع وما شاكل ذلك من المنسع سهل الولادة ،

| د | 7 | ۲  |
|---|---|----|
| ط | b | ١  |
| ب | j | ١, |

عرضنا هذا المربع على بعض أساتذة الرياضيات ظريستطيموا تصويبه .

٢ العزائم : الرقى ، او هي آيات من القرآن تقرأ على ذوي الآفات رجاء البرء .

وعلى هذا الطريق سلك أصحابُ الطللسسات في نصبها ، وذلك أنه ما من شيء من الموجودات الرياضية والطبيعية والإلميسة إلا وله خاصية ليست لشيء آخر ، ولمجموعاتها خواص ليست لمفر دايها من الأعداد والأشكال الصور والمكان والزمان والعقاقير والطعوم والألوان والروائع والأصوات والكليات والأفعال والحروف والحركات ؛ فإذا جمعت بينها على النسب التأليفية ، ظهرت خواصها وأفعالها . والدليل على صحة ما قبلنا أفعال الترياقات والمرام والشربات ، وألحان الموسيقي وتأثيراتها في الأجساد والنفوس جميعاً مما لا خفاة به عن كل ذي لنب حكيم فيلسوف كا بينا طرقاً من ذلك في وسالة الموسيقي .

#### فصل في ثمرة هذا الفن

واعلم بان النظر في علم الهندسة الحِسِّة يُعين على الحِذق في الصنائع ؟ والنظر في الهندسة العقلية ، ومعرفة خواص العدد والأشكال ، يُعين على فهم كيفية تأثيرات الاشخاص الفلكية وأصوات المئوسيقى في نفوس المستمعين ؛ والنظر في كيفيات تأثيرات الحِس في منفعلاتها يُعين على فهم كيفية تأثيرات النفوس المفارقة في النفوس المتجسدة في عالم الكون والفساد. وفي علم الهندسة العقلية للناظرين طريق إلى الوصول إلى معرفتها بعون الله وهدايته .

مَنْت رسالة الجومطريا ويتلوها رسالة في مدخَل علم النجوم وهي الثالثة من القيسم الأول من الأربعة الاقسام.

114

١ النفوس المارقة : هي بخلاف النفوس المتجسدة .

# الرسالة الثالثة من القسم الرياضي الموسومة بالأسطر ُنومِيا في علم النجوم وتركيب الافلاك

#### بسم الله الوحين الوحيم

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى. ألله وير أمّا يُشر كون. اعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أنا قد فرغنا من رسالة المدخل إلى علم الهندسة ، وبينا فيها الهندسة الحِسية والعقلية ، واستوفينا الكلام في الحطوط والاشكال والزوايا التي لا بد للمهندسين أن يعرفوها ، ونريد ان نذكر في هذه الرسالة طر فا من علم النجوم ميثل ما فيها فنقول : ان علم النجوم ينقسم ثلاثة أقسام : قسم منها هو معرفة تركيب الأفلاك وكمية الكواكب ، وأقسام البروج وأبعادها وعنظمها وحركاتها ، وما يتبعها

و سيه الحوار عب المحروج وابعاده وعلم وهر المه الموقة حل من هذا الفن، ويُسمى هذا القسم و علم الهيئة ، ومنها قسم هو معرفة حل الزميجات وعمل التقاويم واستخراج التواريخ ، وما شاكل ذلك . ومنها قسم هو معرفة كيفية الاستدلال بدوران الفلك وطوالع البروج وحركات الكواكب على الكائنات قبل كونها تحت فلك القمر ، ويُسمى هذا النوع وعلم الأحكام ، . فنريد أن نذكر في هذه الرسالة من كل نوع طرفاً شبه وعلم الأحكام ، . فنريد أن نذكر في هذه الرسالة من كل نوع طرفاً شبه المناه المن كل نوع طرفاً شبه المناه ال

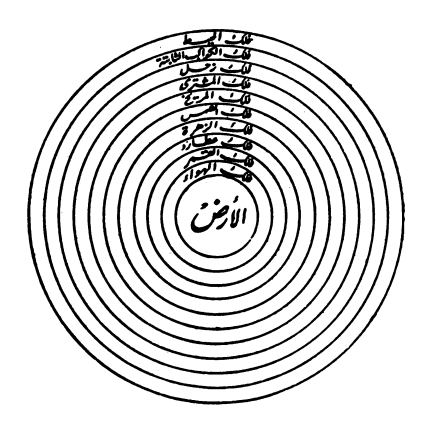
١ الريجات، جمع الربيج: وهو كتاب تعرف به احوال حركات الكواكب، ويؤخذ منه التقويم.

المدخَل كيا يسهّل الطريق عِلى المتعلمين ويقر"ب تناوله للمبتدئين ، فنقول : أصل علم النجوم هو معرفة ثلاثة أشياء ، وهي الكواكب والأفعلاك والبروج . فَالْكُو أَكِب أَجِسَامٌ كُثْرِيَّاتٌ مستديرات مضيئات ، وهي الف ﴿ وتسعة " وعشرون كو كباً كباراً ؛ التي أدركت بالرَّصْدِ منهـا سبعة " يقال لها السيَّارة ، وهي زُحُل والمشتري والمرَّيخُ والشمس والزُّهُرَةُ وعُطارِ د والقبر ؛ والباقية يقال لها ثابتة " ، ولكل " كوكب من السبعة السيادة فلك" يخصُّه . والأفلاكُ هي أجسام كُربّات مُشِفّات مجوَّفـات ، وهي تسعة ُ أَفلاك مركبة بعضها في جوف بعض كعلقة البصلة ، فأدناها الينا فلك القمر وهو محيط المواء من جبيع الجهات، كاحاطة قشرة البيضة ببياضها، والارض في جوف الهواء كالمُنح ١ في بياضها ، ومن وراء فلك القمر فلك عُطار د ، ومن وراء فلك عُطـادِ د فلكُ الزُّهرة ، ومن وراء فلـك الزُّهرة فلـكُ الشبس ، ومن وراء فلك الشبس فلك المرايخ ، ومن وراء فلك المرايخ فلك المُشتري، ومن وراء فلك المُشتري فلك زُحَل ، ومن وراء فلك زُمُ لَم فَلَكُ الكُواكِبِ الثابتةِ ، ومن وراء فلكِ الكواكب الثابتة فلكُ المُحيط ، ومثالُ ذلك الرسم في أول الصفحة التالية .

وذلك أن الفلك المحيط دائم الدوران كالدولاب يدور من المشرق إلى المنفرب فوق الارض ؛ ومن المنفرب إلى المشرق تحت الأرض ، في كل يوم وليلة دورة واحدة ، ويدير سائر الأفلاك والكواكب معه ، كما قال الله عز وجل «وكل في فلك يسبتحون » . وهذا الفلك المحيط مقسوم باثني عشر قسما كجزر البطيخة ؛ كل قسم منها يستى برجاً ، وهذه أسماؤها : الحكل والثور والجوزاء والسرطان والأسد والسنبلة والميزان والعقرب والقوس والجدي والدار والحوت . فكل برج ثلاثون درجة ، جملتها

١ المح : صفرة البيضة .

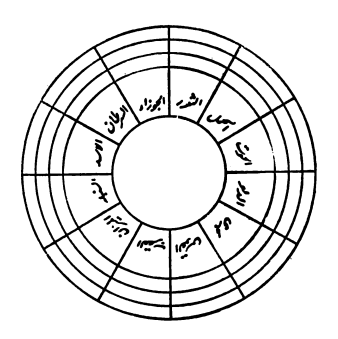
٢ الجزر: القطع.



ثلثاثة وستون درجة ، وكلُّ درجة ستّون جزءاً ، كلُّ جزء يستّى دقيقة " ، جُملتُها أَحَدُ وعشرون أَلفاً وستائة دقيقة ، وكلُّ دقيقة ستّون جزءاً يستّى ثانية ، وكلُّ ثانية ستُّون جزءاً ، وكلُّ جزء يسبّى ثالثة " وهكذا إلى الروابع والحوامس وما زاد ، بالغاً ما بلغ ، مثالُ ذلك الرسم في الصفحة التالية :

وهذه البروجُ توصفُ بأوصاف شَتَى من جهات عِدَّةٍ . وقبل وصفيها نحتاج ان نذكر أشاء لا بد من ذكرها، منها أن الزمان اربعة أقسام وهي: الربيع والصيفُ والحريف والشتاء ؛ والجيهاتِ أربع وهي المشرق والمكفرب والجنوب والشمال ؛ والاركان أربعة وهي النار والمواء والماء والأرض ؛ والطبائع أربع وهي الحرارة والبرودة والوطوبة واليبوسة ؛ والاخلاط

أوبع وهي الصفراء والسوداء والبلغم والدم ؛ والرباح أدبع وهي الصبا والدّبور والجرّبياء والتياء .



#### **ف**صل في ذكر صفة البروج

فنقول: منها ستة شَمالية ، وستة جنوبية ، وستة مُستقيمة الطلوع ، وستة مُعوجة الطلوع ، وستة خارية ، وستة مُعوجة الطلوع ، وستة ذكور ، وستة إناث ، وستة خارية ، وستة ليلية ، وستة فوق الأرض ، وستة تحت الأرض ، وستة تَطلع الليل ، وستة صاعدة ، وستة هابطة ، وستة يمنة ، وستة يسرة ، وستة من حيّز القمر .

تفصيلها: أما السنة الشماليّة ، فهي الحملُ والثورُ والجوزاء والسرَطان والأسد والسُّنبُلة . واذا كانت الشمس في واحد منها يكون الليلُ أقصرَ

الصبا : اثريح الشرقية . الدبور : الغربية . الجربياء : الشالية . التيماء : اي الجنوبية ،
 والتيماء في القاموس : الغلاة ، ونجوم الجوزاء .

والنهار ُ أطول ، وأما الستة الجُنوبية فهي لميزان والعَقرب والقَوس والجدي والدُّلو ُ والحِبوت . واذا كانت الشمس في واحد منهما ، يكون الليل أطولَ ـ والنهار أقصرً . وأما المُستقيمة الطلوع فهي السرَطان والأسد والسُّنبُلة والميزان والعقرب والقُوس ، وكل واحد منها يطلع في أكثرَ من ساعَتين . واذا كانت الشبس في واحد منها ، تكون هابطة" من الشَّمال إلى الجنوب ، ومن الأوج إلى الحضيض ، والليل آخذ من النهاد . وأما المُعوجَّة الطلوع فهي الجدي والدُّلو والحوت والحمَل والثور والجَّوزاء ، وكلُّ واحدٍ منها يطلع في أقلَّ من ساعتين . وإذا كانت الشبس في واحد منها ، تكون صاعدة من الجنوب إلى الشمال، ومن الحضيض إلى الأوج، والنهار ُ آخذ من الليل. وأما الستة الذكور النهاريّة ، فهي الحمَل والجوزاء والأسد والميزان والقوس والدلو. وأما الستُّ الإناث الليليَّة ، فهي الثورُ والسرَّطان والسُّنبُلة والعقرب والجدي والحوت . وأما الستَّة التي تَطلُّتُع بالنهـار ، فهي من البرج الذي فيه الشمس إلى البرج السابع منها . والستة التي تطلع بالليل ، هي من البرج السابع إلى البرج الذي فيه الشمس . وأما الستَّة التي من حَيِّز الشمس فهي من بُوج الأسد إلى بُرج الجـَدّي . والستة الـتي من حيّز القمر هي من بُرج الدلو إلى بُرج السرَطان . ومن وجه آخر هذه البروج تنقسم أَربعة َ أَقسام منهـا ثلاثة ٣ ربيعيّة صاعدة " في الشمال ، زائدة النهار على الليل ، وهي الحمَل والثور ا والجوزاء ، وثلاثة " صيفيّة" هابطة " في الشمال، آخذة ' الليل من النهار ، وهي السرَطان والأَسد والسُّنبُلة . منها ثلاثة "خريفيّة هابطة " في الجنوب ، زائدة الليل على النهار، وهي الميزان والعقرب والقُوس. ومنها ثلاثة "شتويّة صاعدة" من الجنوب، آخذه ' النهادِ من الليل، وهي الجدي ' والدلو والحوت .

وتنقسم هذه البروج من جهة أخرى أربعة أقسام : ثلاثة منها مُثلَّثات الريّات حاريّات على طبيعة واحدة وهي : الحمل والأسد والقوس، وثلاثة منها مثلَّثات تر ابيّات باردات يابسات جنوبيات على طبيعة

واحدة وهي: الثور والسُّنبُلة والجدي ، وثلاثة منها مُثلثات هو اثبّات حارّات رَطْبات غَربيّات على طبيعة واحدة وهي: الجوزاء والميزان والدّلو. ومنها مثلثات ماثبّات ابردات رَطْبات شَماليّات على طبيعة واحدة وهي: السَّرَطان والعقرب والحوت . وكذلك من جهة أخرى تنقسم هذه البروج ثلاثة أثلاث : أربعة منها مُنتقلبة الزمان ، وهي الحمل والسَّرطان والميزان والجدي ، وأربعة منها ثابتة الزمان ، وهي الثور والأسد والعقرب والدلو، وأربعة منها ثابتة الزمان ، وهي الثور والأسد والعقرب والدلو،

فقد بان بهذا الوصف في هـذا الشكل ان لو كانت البروج أكثر من اثني عشر ، أو أقل من ذلك ، لما استمرات فيه هذه الأقسام على هذا الوجه الذي ذكرنا . فإذاً بواجب الحكمة كانت اثني عشر ، لأن الباري، جلَّ ثناؤه، لا يفعل إلا الأحكم والاتقن . ومن أجل هذا جعل الأفلاك كُريّات الشَّكل، لأن هذا الشَّكُلُّ أفضلُ الأشكال ، وذلك انه أوسعُها وأبعدُها من الآفات، وأسرعُها حركة ، ومركزُه في وسطه ، وأقطاره متساوية ، ويحيط به سطحُ ا واحد ، ولا يماس غيره إلاَّ عـلى نـُقطة ، ولا يوجدُ في شَـَكل غيرِه هذه الأوصاف ، وجعل أيضاً حَرَكتُه مُستديرة ، لأنها أفضلُ الحركات . وهذه البروج الاثنا عشر تنقسم بين هذه الكواكب السبعة السيّارة من عد"ة وجوه ، ولما فيها أقسامٌ وخطوط من وجوه شتتى : فمنها البيتُ والوَّبالُ ، ومنها الأوجُ والحضيضُ ، ومنها الشرّفُ والهبوط، ومنها الجَّوْزَهُرْ ، يعني الرأس والذنب، ومنها رُبوبيّة المثلـَّثات، ومنها رُبوبيّة الوُجود، ومنها رُبوبيّة الحدود ، ومنها رُبوبيّة النوبَهرات ، ومنهـا ربوبيّة الاثني عشريّات ، ومنها ربوبيّة مواضع السهام، وغير ذلك، وان هذه الكواكب السيّارة كالارواح، والبروج لها كالأجساد .

#### فصل في ذكر البيوت والوبال

فنقول: اعلم ان الأسد بيت الشمس ، والسرطان بيت القمر ، والجوزاء والسنبلة بيتا عُطارِد ، والثور والميزان بيتا الزهرة ، والحمل والعقرب بيتا المرابخ ، والقوس والحوت بيتا المشري ، والجدي والدلو بيتا زحل ولكل واحد من هذه الكواكب الحمسة بيت من حير الشمس وبيت من حير القمر . ووبال كل كو كب في مقابلة بيته . وهذه الكواكب لبعضها في بيوت بعض مواضع مخصوصة " ، فمنها الشرف والهبوط ، ومنها الاوج والحضيض ، ومنها الجوز ومنها الاوج والحضيض ،



تفسير ذلك: فأما الشرَفُ فهو أعز موضع للكواكب في الفلك، والحضيض ضده. والهبوط ضده، والأوج أعلى موضع للكواكب في الفلك، والحضيض ضده، فشرفُ الشمس في الحمل وهو بيت المرتبخ وأوجها في الجوزاء بيت عطارد، وشرفُ زُحل في الميزان بيت الزهرة، وأوجه في القوس بيت المشتري، وجوزي هر ومعنى الجوزي المرطان بيت القمر، ومعنى الجوزي هر تقاطع طريق الكواكب لطريق الشمس بمراها في البروج في موضعين أحده ا يستى دأس الجوزي هر

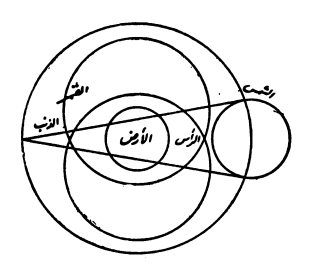
والآخر ذنب الجواز هر، وذلك أن زُحَل إذا سار في البروج، يكون مسيره في ستة أبراج عن يمنة طريق الشمس ، ثم يعبر إلى الجانب الآخر ويسير ستة أبراج عن يسرة طريق الشمس، فيحدث لطريقها تقاطع في موضِعين أحدهما يسمّى الرأس والآخر الذنب، وهذا مثاله :



ولكل كوكب من الحبسة السيّارة جَوزَهر مثل ما لزحل مذكور ولكل كوكب من الحبسة السيّارة جَوزَهر مثل ما لزحل مذكور فلك في الزّيجات. وأما المذكور في التقاويم فهو الذي القبر ويقال لهما أيضاً العُقدتان وإنما اختص ذكر هما في التقاويم لأنهما ينتقلان في البروج والدّرج ولهما سير كسير الكواكب ، ولهما دكالة كدكالة الكوكب.

وإذا اجتمع الشّمسُ والقمر في وقت من الأوقات عند أَحَدِهما في بُرجٍ واحد ودَرَجة واحدة ، انكسفت الشّمسُ ، ولا يكون ذلك إلا في آخِر الشهر ، لأن القمر يصير مُحاذِياً لموضع الشّمس من البُرج والدّرجة ، فيمنع نور الشّمس عن أبصار نا فنواها مُنكسفة مثل ما تمنّع قبطعة عم عن أبصار نا نور الشّمس ، إذا مرّت محاذية لأبصار نا ولعين الشّمس ، وإذا مرّت محاذية لأبصار نا ولعين الشّمس ، وإذا كانت الشّمسُ عند احدهما وبلغ القمر الى الآخِر انكسف القمر ، ولا

يكون كُسُوف القبر إلا في نصف الشهر ، لأن القبر في نِصف الشهر يكون في البُرج المُقامِلِ البُرج الذي فيه الشّبس ، وتكون الأرض في الوسط فتمنع نور الشّبس عن إشراقه على القبر ، فيرى القبر مُنكسفاً ، لأنه ليس له نور من نفسه ، وإنما يكتسي النور من الشّبس ، ومثال ذلك :



وشرَفُ المشتري في السّرطان ، وأوجهُ في السّنبُلة ، ورأس جَوزَهْر وفي الجوزاء ، وشرف المرسيخ في الجكث ي ، وأوجه في الأسد ، وجَوزَهْر في الجوزاء ، وشرف الزهرة في الحوت ، وأوجه في الجوزاء ، ورأس جوزَهْر ها في الثور ، وشرف عطار د في السّنبُلة ، وأوجه في الميزان ، وجوزَهُر ه في الحمل ، وشرف القمر في الثور ، وأوجه في البروج ، مُتَحر ك يعرف موضعه ذلك من التقويم والزيم ؛ وجملته أن القمر إذا قادن الشّمس فهو عند الأوج . وفي مُقابلة شرف الشّمس فهو عند الأوج . وفي مُقابلة شرف كل حوكب هُبوطه من البرج السّابع ميثله ، وفي مُقابلة الأوج الحضيض البرج السّابع ميثله ، وفي مُقابلة الأوج الحضيض البرج السّابع ميثله ، وفي مُقابلة الأوج الخضيض السّابع ميثله ، وفي مُقابلة الأوج الحضيض السّابع ميثله ، وفي مُقابلة الأوج الخضيض السّابع ميثله ، وفي مُقابلة الأوج الحضيض السّابع ميثله ،

## فصل في ذكر أرباب المثلّثات والوجوه والحدود

اعلم أن هذه الكواكب السيادة لبعضها في بيوت بعض شركة سبس دربوبية المثلثات ، ولها فيها أقسام تسس د الوجوه ، ولها فيها خطوط تسس د الحدود ، . تفصيل ذلك أن كل ثلاثة أبراج على طبيعة واحدة تسب المثلثات كها بُين من قبل ذلك ، وتدر ها ثلاثة كواكب تسب أدباب المثلثات يُستدل بها على أثلاث أعمار المواليد . فأدباب المثلثات الناديات بالنهاد الشمس ثم المشتري ، وبالليل المشتري ثم الشمس ، وشريكها بالليل والنهاد الزهرة ثم القمر ، وبالليل القمر ثم الزهرة ، وشريكها بالليل والنهاد المرابخ ؛ وأدباب المثلثات المواثيات بالنهاد ازحل ، وشريكها بالليل والنهاد المرابخ ؛ وأدباب المثلثات المواثيات بالنهاد الزهرة ثم المثلثات المؤاثيات بالنهاد الزهرة ثم المثلثات المؤاثيات بالنهاد الزهرة ثم المثلثات المؤاثيات بالنهاد الزهرة ثم وشريكها بالليل والنهاد القر ثم زاحل ، وأدباب المثلثات الماثيات بالنهاد الزهرة ثم وشريكها بالليل والنهاد القر .

# فصل في ذكر أرباب الوجوه

اعلم ان كل برج من هذه الأبراج ينقسِم ثلاثة أثلاث ، كل ثُلث عشر مدرجات يستى وجها ، منسوباً ذلك إلى كو كب من السيّارة يقال له ورب الوجه ، يُستدل به على صورة المولود ، وعلى ظو اهر الأمور . تفصيل ذلك العشر مرجات الأولى من برج الحمل وجه المر"يخ ، وعشر درجات الثانية وجه الشمس وعشر درجات الأخيرة وجه الزهرة ؛ وعشر درجات من الثور وجه عُطارد ، والعشر الثانية وجه القمر ، والعشر الأخيرة وجه أرتحل ؛ وعشر درجات من لجو زاء وجه المشتري ، والعشر الثانية وجه المر"يخ ، والعشر الأخيرة وجه المر"يخ ، والعشر الشرية وجه المر"يخ ، والعشر الأخيرة وحم المر"ية وحم المر

الشمس؛ وعلى هذا القياس إلى احر الحوت كل عشر درجات وجه لكوكب واحد على توالى افلاكم البينا. فاما ذكر الحدود وأربابها فإن كل برج من هذه الأبراج ينقسم مجنسة أقسام مختلفة الدّرج ، أقل جُزه منها درجتان ، وأكثرها اثنتا عشرة درجة ، كل جُزه منها يستى حداً ، منسوباً ذلك الحد الى كوكب من الحبسة السيّارة يقال له «دب الحد» يُستدل به على أخلاق المولود . وليس للشمس ولا للقمر فيها نصيب ، وقد صورنا لحسابه دائرة فيها مكتوب حرفان : الحرف الاول من اسم صاحب الحد ، والثاني كمية والثاني كمية والثاني كمية درج الحد ؛ وكذلك حساب الوجوه حرفان: اسم صاحب الوجه حرف ، والثاني كمية درج الوجه ، وهذه أسهاؤها : كيّوان ا (ك) مُشتري (م) بهرام الرب) شهس (ش) قمر (ق) زهرة (ز) عُطارد (ع) .

فأما الأوسع من الدائرة فهو حسابُ الحدودِ حرفانِ حرفانِ ، والدائرةُ الوسطى حسابُ الوجوه .

#### فصل في ذكر الكواكب السيارة

فنقول: اثنانِ منها نيِّران وهما الشبس والقبر ، واثنان منها سَعْدانِ وهما المشتري والزهرة ، واثنان منها نحسانِ وهما زُحَل والمرِّيخ ، وواحدُ متزجُّ وهو عُطارد ، وعقدتان وهما الرأسُ والذنب .

ذِكر طبائعها: (الشمس) ذكر حار ناري نهاري سعد . (زُحَل) بارد يأبس ذكر نهاري سعد . (زُحَل) بارد يأبس ذكر نهاري نحس . (المشتري) حار رطب ذكر نهاري سعد . (المرابخ ) حار يابس أنش ليلي نحس. (الزهرة) باردة رطبة مؤنشة ليلية

١ كيوان: زحل.

۲ بهرام : المريخ .

سعد . ( عُطارد ) لطيف متزج سعد . ( القمر ) بارد وطب أننى ليلي سعد السود . ( الرأس ) مثل المشتري . ( الذنب ) مثل زحل .

ذكر أنوارها: نور الشمس خمس عشرة درجة "أمامها، ومثل ذلك خلفها. نور زُحَل والمشتري كل واحد تسع درجات قُد امه، ومثل ذلك خلفه. نور المرتبخ غاني درجات أمامه، ومثل ذلك خلفه. نور الزهرة وعُطارد كل واحد سبع درجات أمامه، ومثل ذلك خلفه. نور القمر اثنتا عشرة درجة قد امه، ومثل ذلك خلفه.

ذكر ما لما من الأيام والليالي: اعلم ان الليل والنهار وساعاتهما مقسومة مبين الكواكب السيّارة ، فأول ساعة من يوم الاحد، ومن ليلة الحبيس للشمس؟ وأول ساعة من يوم الاثنين ، ومن ليلة الجمعة للقمر ؛ وأول ساعة من يوم الثُّلاثاء ، ومن ليلة السبت للمرِّيخ ؛ وأول ساعة من الاربعاء ، وليلة الأحَد لعطاره ؛ وأول ساعة من يوم الحميس وليلة الاثنين للمشتري؛ وأول ساعة من يوم الجمعة وليلـة الثلاثاء للزهرة؛ وأول ساعة من يوم السبت وليلة الأربُعاء لزُحل . فأما سائرُ ساعات ِ الليل والنهار فمقسومة م بين هذه الكواكب على توالي أفلاكها ، مثال ذلك ان الساعة الثانية من يوم الأحد للزهرة التي فلكها دون فلك الشبس ؛ والساعة َ الثالثة َ لعُطارِ د الذي فلكه دون فلك الزهرة ؛ والساعة الرابعة للقمر الذي فلكُه دون فلك عُطارد، والساعة الخامسة لزُحل، والساعة السادسة للمشتري ، والساعة السابعة للمر"يخ ، والساعة الثامنة للشمس ، والتاسعة للزهرة ، والعاشرة لعُطارد ، والحادية عشرة للقمر ، والثانية عشرة لزُ حل ؛ وعلى هذا الحساب سائيرُ ساعات الأيام والليالي يُبتدى؛ من ربِّ الساعة الأولى على تَوالي أفلاكها كما بيّنتا .

#### ذكر ما للكواكب من الأعداد

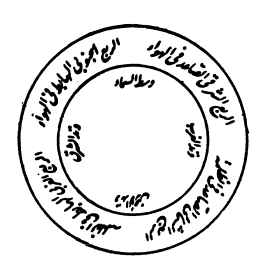
إن هذه الكواكب السيّارة لكل واحد منها دلالة على أعداد معلومة من السّنين والشهور والأيام والساعات يُستَدَلَ بها على كميّة أعمار المواليد، وعلى طول بقاء الكائنات في عالم الكون والفساد، فمنها:

|            | زحل | المشتري | المريخ | الشبس  | الزهرة     | عطارد | القمر |
|------------|-----|---------|--------|--------|------------|-------|-------|
| العظبى     | 170 | 149     | 377    | 181    | 1101       | 583   | 070   |
| الكبرى     | ٥١  | عط      | سو     | قط     | <b>ن</b> ب | عو    | مح    |
| الوسطى     | ٤٣  | 4.0     | بم     | بط     | مب         | مح    | لط    |
| الصغرى     | ۲   | يب      | 4      | يب     | ح          | 5     | 5     |
| العكد"ادات |     | يب      |        |        |            | صع    |       |
| الرأس      | ۲   | الذنب   | ب      | الجبيع | 46         |       |       |

### ذكر دوران الفلك وقسمة أرباعه

الفلك المعيط دائم الدوران كالدولاب يدور من المشرق إلى المغرب فوق الأرض ، فيكون في دائم فوق الأرض ، فيكون في دائم الأوقات نصف الفلك ستة أبراج مائة وغانين درجة فوق الأرض ويسمى يمنة ، والنصف الآخر سيتة أبراج مائة وغانين درجة عند الأرض يسمى يسرة . وكلما طلعت درجة من أفنق المشرق غابت نظيرتها في أفنق المغرب من البرج السابع منه ، فيكون في دائم الأوقات درجة في طلوعها بالنهاد ، وستة طلوعها بالليل ، ويكون في دائم الأوقات درجة في كلو المشرق ، وأخرى في كلا أفنق المشرق ، وأخرى في كلا أفنق المشرق ، وأخرى في كلا أفنق المغرب ، ودرجة أخرى في كلا

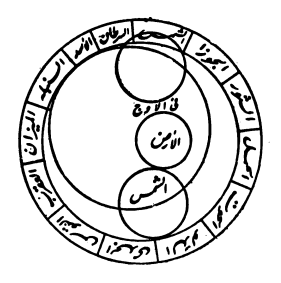
الساء ، وتسمى وتد العاشم ، وأخرى نظيرتها منعطة "نحت الأرض تسمى وتد الرابع ؛ فيكون الفلك في دائم الأوقات منقساً بأربعة أرباع ، كل وبع منها تسعون درجة "؛ فمن أفئق المشرق إلى وتد الساء تسعون درجة يقال لما الرابع الشرق الصاعد في المواء ؛ ومن وتد الساء إلى وتد المغرب تسعون درجة يقال لما الرابع الجنوبي المابط ؛ ومن وتد المغرب إلى وتد الأرض تسعون درجة يقال لما الرابع الخربي المابط في الظاهم ؛ ومن وتد المشرق تسعون درجة يقال لما الرابع العربي المابط في الظاهم ؛ ومن وقد مثال ذلك :



ذكر دوران الشمس في البروج وتغييرات أرباع السنة

الشمس تدور في البروج الاثني عشر في كل ثلثاثة وخمسة وستين يوماً ، وربع دورة واحدة تـُقيم في كل برج ثلاثين يوماً وكَسْراً، وفي كلّ درجة يوماً وليلة وكسراً . تكون بالنهار فوق الأرض وبالليل تحت الأرض ،

وتكون في الصيف في البروج الشّمالية في الهواء، وتقرب من سبت رؤوسنا ، وتكون في الشتاء في البروج الجنوبية ، وتنحط في الهواء ، وتبعد من سَبت رؤوسنا ؛ وفي الأوج ترتفع في الفلك ، وتبعد من الأرض ، وفي الحضيض تنحط في الفلك ، وتقرب من الأرض ؛ والدائرة الآتية مثاله وصورته :



# ذكر نزول الشمس في أرباع الفلك وتغييرات الازمان

إذا نزلت الشمس أول دقيقة من برج الحمل استوى الليل والنهار واعتدل الزمان ، وانصرف الشتاء ودخل الربيع ، وطاب الهواء وهب النسم ، فذابت الثلوج وسالت الأودية ومدت الأنهار ونبعت العيون ، ونبت العشب وطال الزرع وغا الحشيش ، وتلألأ الزهر وأورق الشجر وتفتح النور ، واخضر وجه الأرض ، ونتيجت البهائم ، ودرات الضروع ، وتكوانت الحيوانات وانتشرت على وجه الأرض ، وأخرجت الأرض وأخرجت الأرض وفرح الناس واستبشروا ، وصارت الدنيا كأنها جارية شابة تزيّنت وتجلت للناظرين .

١ سمت الرأس: تقطة من الغلك ينتهي البها الحط الحارج من مركز المالم على استقامة قامة الشخس.

#### ذكر دخول الصيف

إذا بلغت الشّبس آخر الجوزاء وأول السرّطان تناهى طول النهاد ، وقصر الليل ، وأخذ النهار في النّقصان ، وانصرف الربيع ، ودخل الصيف ، واشتد الحر وحمي الهواء وهبّت السّموم ، ونقصت المياه ، وببس العُشب، واستحكم الحبّ ، وأدرك الحصاد ونضجت الثّمار وسينت البهام ، واشتد تقوة الأبدان ، وأخصبت الأرض، وكثر الريف ، ودرّت أخلاف النّعم به وبطر الإنسان ، وصارت الدّنيا كأنها عروس غنيّة منعّة ، رعناء ته ذات جمال .

#### ذكر دخول الخريف

وإذا بلغت الشهس آخِرَ السُّنبلة وأوسِّل الميزان استوى الليل والنهار مرة أخرى ، وأخذ الليل في الزيادة على النهار ، وانصر ف الصيف ودخل الحريف ، وبر د الهواء وهبت ريح الشهال، وتغير الزهان ، وجفت الأنهار وغارت العيون ، واصفر ورق الأشجار ، وصُرِمت الشهار ، وصريت الشهار ، وديست البيادر وأحر ز الحب ، وفني العُشب ، واغبر وجه الأرض ، وهز كت البهاغ ، وماتت الهوام و المحجزت الحشرات ، وانصرف الطير والوحش يطلب البلدان الدفية ، وأخذ الناس يُحر زون القوت للشناء ، وصارت الدفيا كأنها كهلة مدبرة قد توليت عنها أيام الشباب .

١ الريف : الارض الق نيها الحضر والمياء والزروع .

٢ اخلاف النم : ثدي الابل.

٣ رعناه : هوجاه حقاء .

٤ صرمت الثار : قطمت وجنبت .

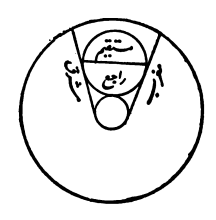
الهوام : الدابات من خشاش الأرض ، وقيل هي الحيات وكل ذي سم قاتل .

#### ذكر دخول الشتاء

وإذا بلغت الشّبس آخر القوس وأول الجدي تناهى طول النّهاد ، وأخذ اللبل في الزّيادة ، وانصرف الحريف ، ودخل الشّناء ، واشتد البرد ، وخشن الموالا ، وتساقط ورق الأشجار ، ومات أكثر النّبات ، وانحجرت هوام الحيوانات في باطن الأرض ، وضعفت قوى الأبدان ، وعر ي وجه الأرض من زينته ، ونشأت الغيوم ، وكثرت الأنداء ، واظلم المواء ، وكلح وجه الأرض ، وهر م الزّمان ، ومنيع الناس عن التصرف ، وصارت الدّنيا كأنها عجوز هر مة قد دنا منها الموت . وإذا بلغت الشّبس آخر الحوت وأول الحمل عاد الزّمان كما كان في العام الأول ، وهذا دأبه ، ولك تقدير العزيز العلم .

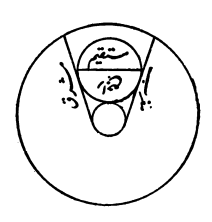
# ذكر دوران زُحَل في البروج وحالاتِه من الشَّمس

زُحلُ يدور في البروج الاثني عشر في كلّ ثلاثين سنة التقريب دورة واحدة ، يُقيمُ في كل برج سنتين ونصفاً ، وفي كل درجة شهراً ، وفي كل دقيقة اثنتي عشرة ساعة . وتقابله الشّهسُ في كلّ سنة مرة واحدة ، إذا صارت الشّهسُ في السّابع منه ، وتنربّعه مرتين : مرة عنه ومرة يسترة ، وتقارنه في كل سنة مرة ، إذا صارت معه في بُرج واحد ودرجة واحدة ، مم تجاوزه الشّهسُ ويظهر زُحل بعد عشرين يوماً من المشرق بالفكروات قبل طلوع الشّهس ، ويسير زُحل من وقت منارقة الشّهس إلى أن تقارن مرة أخرى ثلثائة وأحداً وغانين يوماً ، من ذلك مائة وثلاثة وعشرون يوماً مستقيماً مشرقاً ومائة وأربعة وثلاثون يوماً داجعاً ، ومائة وأربعة وعشرون يوماً مستقيماً مضرباً ، وذلك ذائهما في كل سنة ، وفيا يلي ميثال ذلك :



### ذكر دوران المشتري في البروج وحالاته من الشَّمس

المشتري يدور في البروج الاثني عشر في اثنني عشرة سنة بالتقريب مرة واحدة يُقيم في كل برج سنة ، وفي كل درجتين ونصف شهراً ، وفي كل خسس دقائق يوماً وليلة ، وتقابله الشّبس في كل مرة ، إذا صارت معه في البرج السّابع منه ، وتنربّعه مرتين : مرة يني ومرة يُسرى ، وتقارنه في كل سنة مرة ، إذا صارت معه في بُوج واحد ودرجة واحدة ، ثم تجاوزه الشّبس ، ويظهر المشتري بعد عشرين يوماً من المشرق بالغدوات قبل طلوعها ، ويسير المشتري من وقت مفارقتها إلى وقت مقارنتها دفعة أخرى ثلثائة وتسعة وتسعين يوماً من ذلك مائة وأربعة وأربعون يوماً مستقيماً مشرقاً ، ومائة وأحد عشر يوماً دائرة مثال ذلك المذكور وصورته :



# ذكر دوران المريخ في الفلك وحالاته من الشَّمس

المر"بخ يدور في الفلك في مدة سنتين إلا شهراً واحداً بالتقريب ، يقيم في كل برج خيسة وأربعين يوماً ، يزيد وينقص ، ويقيم في كل درجة مقدار يوم وبعض يوم ، فإذا رجع في البرج أقام فيه ستة أشهر يزيد وينقص ، وتقابله الشّيس في هذه المدة مرة واحدة عند رجوعه من البرج السّابع ، وتربّعه مرتين : مرة أيمني ومرة "يسرى ، وتقارنه في هذه المدة مرة ، إذا صارت معه في بُوج واحد ودرجة واحدة ، ثم تجاوزه الشّيس ، ويسير المر"بيخ تحت شعاع الشّيس مقدار شهرين ، ثم يظهر بالغدوات من المشرق قبل طلوع الشّيس مقدار شهرين ، ويسير المرابيخ من وقت مفارقة الشّيس له إلى أن تقارنه مرة أخرى ٨٥٨ يوماً من ذلك ٣٢٥ يوماً مستقيماً مَشرِقاً و ٨٨ يوماً وهذا دأبه ، ذلك تقدير العزيز العليم واجعاً ، و ٥٥ يوماً مستقيماً مغرباً ، وهذا دأبه ، ذلك تقدير العزيز العليم واجعاً ، و ٥٥ يوماً مستقيماً مغرباً ، وهذا دأبه ، ذلك تقدير العزيز العليم

#### ذكر دوران الزهرة في الفلك

الزهرة تدور في البروج مثل دوران الشّس غير أنها تُسرع السير تارة قسبق الشّبس وتصير قدّامها ، وتارة تبطىء في السّير فترجع وتصير خلفها ، فتقارنها مرة وهي راجعة ، ومرة أخرى وهي مستقيمة ، فاذا قارنتها وهي راجعة ظهرت بعد خبسة أيام طالعة من المشرق بالغدوات قبل طلوع الشّبس ، وترس غانية أشهر تطلع في أواخر الليل فيقال لما مشرقية ، ثم تسرع في السير وتلحق بالشبس وتسير تحت شعاعها ثلاثة أشهر لا ترى ، ثم تغيب في تظهر بالعشيّات في المغرب بعد غروب الشبس فترى غانية أشهر ، ثم تغيب في أول الليل وتسمى مغربيّة ، فمن وقت مقارنتها الشّبس وهي مستقيمة ، إلى أن تقارنها مرة أخرى يكون ٤٨ يوماً ، ومن ذلك تكون ٤٥ يوماً راجعة أن تقارنها مرة أخرى يكون ٤٨ يوماً ، ومن ذلك تكون ٤٥ يوماً راجعة

والباني مستقيمة ، وأكثرُ ما تبعد عن الشَّمس ٤٨ درجة "قدَّامها، ومثلُ ذلك خلفَها ، وذلك دأبُها .

# فكر دوران عطارد في الفلك وحالاتِه مِن الشَّمس

حالات عُطارِد من الشّبس مثل عالات الزّهرة منها غير أن عُطارِد من وقت مفارقة الشّبس وهو مستقيم السير إلى أن يقارنها مرة أخرى على تلك الحال يكون ١٧٤ يوماً ، من ذلك ٢٢ يوماً راجعاً والباقي مستقيماً . وأكثر ما يبعد من الشّبس ٢٧ درجة قد امها، ومثل ذلك خلفها، ويرجع في كل سنة ثلاث مرات ، ويحترق ست مرات ، ويَشر ق ثلاث مرات ، ويغر ب ثلاث مرات ، وذلك دأبه .

## ذكر دوران القمر في الفلك وحالاته من الشَّمس

القبر عشرة في كل برج يومين وثالثاً ، وفي كل منزل يوماً وليلة ، وفي كل مهر مر"ة ، ويثيم في كل برج يومين وثالثاً ، وفي كل منزل يوماً وليلة ، وفي كل درجة ساعتين بالتقريب ، ويقابل الشمس في كل شهر مر"ة ، ويُوبِعها مر"تين، مر"ة يَسرة ، ويقارنها في كل شهر مر"ة ، فلا يُوى يومين ، ثم يظهر في المغرب بعد مغيب الشّمس، ويهلُ ثم يزيد في نوره كل ليلة نصف سبع ، إلى أن يستكمل وعتلى من النور ليلة البدر الرابع عشر من كل شهر ، ثم يأخذ في النّقصان فينقص كل ليلة يضف السبع ، إلى أن يُمحق في آخر الشهر . والقمر في البروج غان وعشرون منزلة " ، كما قال الله تعالى : «والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالفر جُون القديم ، . وفي كل ثلاثة أبراج منها سبع منازل ، وفي كل برج منزلتان وثلث . وهذه أساؤها: السرطان ، البُطين ،

الشُريّا ، الدَّبَرانُ ، المَقْعة ، المَنْعة ، الذَّراع. وهذه منازل الربيع: النَّرة ، الطَّرْف ، الجَبَهة ، الزُّبْرة ، الطَّرْفة ، العَوّاء ، السِّماك. وهذه منازل الصيف: الغَفْر ، الزُّبانيان ، الإكليل ، القلب ، الشُّولة ، النَّعامُ ، البَلدة . وهذه منازل الحريف : سَعْدُ الذَّابِح ، سَعْدُ بُلُتَع ، سَعْدُ السُّعود ، سَعْدُ الأَخْبية ، الفَرْع المَوْخَر ، بطن الحوت . وهذه منازل الشّاه :

(الحمل) بين المر"يخ، وشرّف الشمس، وهبوط زُحل، ووبالُ الزُّهَرة، وهو برج ناري شرقي ذكر مُنقلب طبيعته المِر"ة الصَّفراء ، ربيعي ؛ إذا نزلت الشمس أول دقيقة منه استوى الليل والنَّهار ، وأخذ النهار يزيد، والليل ينقص ، ثلاثة أشهر تسعين يوماً ، وله ثلاثة أوجه وخمسة حدود .

( الثورُ ) بيت الزُّهرة ، وشرفُ القبر، ووبال المرِّيخ، وهو برج ترابيُّ ليليُّ جنوبي ثابت ، وبيعيُّ، وطبيعته المِرَّة السُّوداءُ، وله ثلاثة وجوه وخسسة حدود .

(الجوزاء) بيت عطارد، وشرف الرأس، وهبوط الذنب، ووبال المشتري، وهو برج هوائي ذكر الماري عزبي ربيعي دموي ذو جسدين، وفي آخره ينتهي طول النهار وقصر الليل، وله ثلاثة وجوه وخسة حدود. (السرطان) بيت القمر، وشرف المشتري، وهبوط المريخ، ووبال زُحَل، وهو برج مائي أنثى ليلي شمالي منقلب صيفي بلغمي، وفي أوله يبتدىء الليل بالزيادة، والنهار في النقصان، تسعون يوماً، وله ثلاثة وجوه وخمسة حدود.

( الأسد) بيت الشّبس، وليس فيه شرف ولا هبوط، وهو وبال زُحل، وهو برج ناري ذكر بهاري شرقي ثابت صيفي، طبيعته مِرَّة مُ صِفراء، وله ثلاثة وجود وخبسة حدود .

( السُّنبُلة ) بيت عُطارِد وشَرَفه ، وهبوط الزُّهرة ، ووبال المشتري ، وهو برج ترابي ليلي أنثى جنوبي صيفي ذو جسدين طبيعته السوداء ، وفي

- آخره يستوي الليل والنهار مر"ة" أخرى ، وله ثلاثة وجوه وخمسة حدود .

  ( الميزان) بيت الزهرة وشرف زرحل، وهبوط الشّس، ووبال المر"يخ، وهو برج ذكر هو ائي نهاري غربي منقلب خريفي دموي ، وفي أوله يبتدىء الليل بالزيادة على النهار ثلاثة أشهر ، تسعون يوماً ، وله ثلاثة وجوه وخمسة حدود .
- (العقرب) بيت المِرِ"يخ وهبوط القمر ووبال الزُّهرة ، وهو برج مائيٌّ ليليُّ أنثى خريفيٌّ شماليٌّ بَلغمِيٌّ ، وله ثلاثة وجوه وخمسة حدود .
- (القوس') بيت المشتري وشرف الذنب، وهبوط الرأس، ووبال عُطارد، وهو برج ناري ذكر نهاري ذو جسدين خريفي طبيعت المير الصفراء، وفي آخره ينتهي طول الليل وقيصر النهار، وله ثلاثة وجوم وخمسة حدود.
- ( الجدي ) بيت زُحَـل وشرف المر"يخ وهبوط المشتري ووبال القمر ، وهو برج ترابي اليلي منقلب طبيعته السوداء، شتوي جنوبي ، وفي أوله يأخذ النهار في الزيادة ، والليل في النُقصان ، ثلاثة أشهر ، وله ثلاثة وجوم وخمسة حدود .
- ( الدَّلُو ) بيت زُحل وليس فيه شرف ولا هبوط بل هو وبال الشَّبس، وهو برج هو ائيَّ ذكر ناريًّ غربيً ثابت شَتْويُّ دمَويُّ ، وله ثلاثة وجوه وخمسة حدود .
- ( الحوت ) بيت المشتري وشرف الزهرة وهبوط عُطارِد ووباله ، وهو برج مائي أنثى ليلي المشتري المغمري ، وفي آخره يستوي الليل والنهاد ، ثم تنزل الشمس أول الحمل ، ويستأنف الزامان مثل ما كان في العام الأول ؛ ذلك تقدير العزيز العلم !

### فصل في قران الكواكب

وهذه الكواكب السيّارة تسير في هذه البروج الاثني عشر بجركاتها المختلفة كما بيّنيًا ، فربما اجتمع منها اثنان في برج واحد ، وثلاثة أو أربعة أو خمسة "أو ستة أو كليّها. وإذا اجتمع منها اثنان في درجة واحدة من البرج يقال إنها مُقترنان . وأما في أكثر الأوقات فإنها تكون متفرّقة في البروج ، فيُعرف مواضعها في البروج والدّرَج كيف كانت مُتفرّقة أو مجتمعة من التقويم أو الزّيج .

#### ذكر البيوت الاثني عشر

إذا وُلد مولودٌ أو حدَث أمرٌ من الأمور ، فـلا بدّ من أن تكون في تلك اللحظة درجة "طالعة من أُفْتَق المشرق. فمن تلك الدرجة إلى عَام ثلاثينَ درجة " فما يتلوها ، يُسمَّى طالِع بيت الحياة ، سواء كانت تلك الدَّرج من بُرج واحد أو من بُرجَين ؟ ومن تمام ثلاثين درجة " إلى تمام ستين درجة " يسمَّى الثاني بيت المال ؛ وإلى قام تسعين درجة " يُسمَّى الثالث ببت الإخواة ؛ وإلى تمام مائة وعشرين درجة "يسمّى الرابع بيت الآباء ؛ وإلى تمام ماثة وخمسين درجة " يسمَّى الخامس بيت الأولاد ؛ وإلى تمام مائة وثمانين درجة " يسمَّى السادس بيت الأمراض ؛ وإلى تمام ماثنين وعشر درجات يسمَّى السَّابِع بيت الأزواج ؛ وإلى تمام مائتين وأربعين درجة " يسمَّى الثامن بيت الموت ؛ وإلى ما تُتين وسبعين درجة " يسمَّى التاسع ' بيت َ الأسفار ؛ وإلى تمام ثلثالة درجة يستى العاشر' بيت السّرطانِ ؛ وإلى ثلثائة وثلاثين درجة " بسمَّى الحادي عشر بيت الرجاء ؛ وإلى قام ثلثاثة وستين درجة " بسمَّى الثاني عشرَ بيتَ الأعداد . وكُلُّ بيتٍ من هذه البيوت يدُلُّ عـلى أشياءَ كثيرةٍ تركنا ذكرها لأنها مذكورة " في كتب الأحكام بشرحها .

# فصل في تجرُّد النفس واشتياقِها إلى عالمَ الأفلاك

اعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيَّدك الله وايانا بروح منه ، أن العاقبل الفَهِمِ إذا نظر في علم النجوم ، وفكَّر في سَعةٍ هـذه الأفلاك ، وسُرعة دورانها ، وعظم هذه الكواكب وعجيب حركانها ، وأقسام هـذه البروج وغرائب أوصافها ، كما وصفنا قــَبلُ ، تشو ًقت نفسه إلى الصُّعود إلى الفـَلك ـ والنظر إلى ما هنـاك مُعاينة " ، ولكن لا يُمكن الصُّعود إلى ما هناك بهـذا الجسد الثقيل الكثيف ، بل النَّفسُ إذا فارقت هذه الجُنَّة ولم يَعُقُّها شيءٌ من سوء أفعالها ، أو فساد آرايمًا ، وتَراكُم جَهَالاتِهَا ، أو رداءة أخلاقها ، فهي هناك في أقل من طر فة عين بلا زمان ، لأن كونها حيث همتنها ومحبوبُها ، كما تكون نفسُ العاشق حيثُ مُعشوقُهُ . فإذا كان عِشقُها هو الكونَ مع هذا الجسد، ومعشوقُها هذه اللذاتِ المحسوسَة المحرقة الجرُّ مانيَّة، ا وشَهُواتُهَا هـذه الزينة َ الجسمانيّة َ ، فهي لا تبرحُ من هاهُمُــا ولا تشتاق الصُّعودَ إلى عالمَمِ الأَفلاكِ ، ولا تـُفتَح لها أَبواب السَّموات ، ولا تدخُل الجنَّة مع زُمُر الملائكة ، بل تبقى تحت فلك القمر سائحة " في قعر هذه الأجسام المُستحيلة المتضادَّة ، تارة من الكون إلى الفساد ، وتارة من الفساد إلى الكون : ﴿ كَلَّمَا نَضِجَتْ جَلُودُ هُمْ بِدُّ لِنَاهُمْ جَلُودًا غَيْرِهُ اللَّهُ وَوَا العذاب. ، لابثين فيها أحقاباً ما دامت السَّموات والأرضُ لا يذوقون فيها برْدَ عالمَم الأرواحِ الذي هو الرُّوحُ والرَّيحان ، ولا يجدون لذَّةَ شَراب الجنان المذكور في القرآن :« ونادى أصحابُ النار أصحابَ الجَـنَـة أن أفيضو ا علينا من الماء أو مما رزقكم الله ، قالوا : ان الله حرَّمهما على الكافرين ، » الظالمين لأنفُسهم ، الكافرين لحقائق ِ الأشياء . ويروى عن رسول الله ، صلى لله عليه وآله وسلم ، أنه قال : الجنَّة ُ في السماء ، والنَّار ُ في الأرض .

127

ومجكى في الحكمة القديمة أنه من قسدر على خلع ِ جسده ورفض

حواسة وتسكين وساوسيه ، وصعد إلى الفلك ، جوزي هناك بأحسن الجنزاء. ويقال إن بَطْليبُوسَ كان يعشق علم النّجوم ، وجعل علم الهندسة سُلسًا صعد به إلى الفلك ، فمسح الأفلاك وأبعادها والكواكب وأعظامها ، ثم دَوَّنه في المنجسطي، وإنما كان ذلك الصّعود النّفس لا بالجسد ، وهكذا . ويحكى عن هر ميس المثلث بالحكمة ، وهو إدريس النبي ، عليه السلام، انه صعد إلى فلك زُحل ودار معه ثلاثين سنة " ، حتى شاهد جميع أحوال الفلك ، ثم نزل إلى الأرض فخبر الناس بعلم النجوم ، قال الله تعالى : ووفعناه مكاناً علياً » .

وقال أرسطاطاليس في كتاب الثالوجيا شبه الرّمز : اني ربما خلوت ابنفسي وخَلَعَت بدَني ، وصِرت كأني جوهر مجر دُ بلا بدن ، فأكون داخِلا في ذاتي ، خارجاً عن جميع الأشياء ، فأدى في ذاتي من الحسن والبهاء ما أبقى له منتعجباً باهِتاً ، فأعلم أني جُزؤ من أجزاء العالم الأعلى الفاضل الشريف ...

وقال فيثاغُورس في الوصية الذهبيّة: إذا فعلت ما قلت لك يا ديوجانس ، وفارقت هذا البدن حتى تصير نحلًا في الجو" ، فتكون حينتُذ سائحًا غير عائد إلى الإنسانية ولا قابل للموت .

وقال المسيح' ، عليه السلام ، للحَواريَّين في وصيَّة له: إذا فارقت' هـذا الهيكل فأنا واقف' في الهواء عن يمنة عرش ربي ، وأنا معكم حيثًا ذهبتم ، فلا تخالفوني حتى تكونوا معي في ملكوت السماء غداً .

وقال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، لأصحابه في خطبة له طويلة : أنا واقف لكم على الصّراطِ وإنكم ستردون على الحبّوض غداً فأقربكم مني منزلاً يوم القيامة من خرج من الدنيا على هيئة ما تركته . ألا لا تنفيّروا بعدي ، ألا لا تنبيّروا بعدي ، ألا لا تنبيّروا بعدي ، ألا لا تنبيروا النفس بعد مفارقة الجسد، وإن الإنسان العاقل اذا استبصرت نفسه في هذه

لدنيا وصَفَت من درَن الشهوات والمآثِم ، وزهدت في الكون هاهُنا فإنها عند مفارقة الجسد لا يعنُوقها شيء عن الصُّعود إلى السماء ودخول الجنة والكون هناك مع الملائكة . وفي مثل هذه النفوس قيل بالعربية :

شعر

وما كان إلاَّ كوكباً كان بيننا فودَّعنا ، جادت معاهدَ ، رُهُمُ ، رُهُمُ ، رُهُمُ ، رُهُمُ ، رُهُمُ ، رُهُمُ ، رأى المسكِنَ العُلُويُّ أُولى بمثلِه ففاز وأضعى بين أشكالِه نَجْمُ ، رأى المسكِنَ العُلُويُّ أُولى بمثلِه ففاز وأضعى بين أشكالِه نَجْمُ ، رأى المسكرين العُلُويُ العُلُوسة بيت )

خواهي تامرك نيا بدترا خواهي كزمرك بهابي أمان زير زمين خيره نهفتي بجوى بس بفلك برشوبي نرد بان وقيل أيضاً

که نباشند جاودانه تباه که نکردند هرکز ازیک راه جشمه افتساب شاهنشاه یا بتدیین کین وحرب وسیاه یک بدیکر همی کنندنکاه خنك ابن افتاب وزهره وماه همه بريك نهاد خويش دوند راست كوئي ستار كان ملك اند نه مخوانيد نائحه مشغول دوستا نند بيش روباروي

فمن بلغ رُتبة نفسه هذه المرتبة، كما ذكرتُ من قبلُ، صار بهذه المنزلة، إلاَّ أَن فِي هذه السمَوات جنَّة "لكنها محفوفة " بالمكاره . قال الله عز وجل : و إخواناً على سُرُر مُتقابلين ». وإنما ذكرنا هذه المعاني في هذه الرسالة لأن كثر أهل ِ زماننا الناظرين في علم النجوم شاكُون في أمر الآخرة، متحيّرون في أحكام أمر الدين ، جاهلون بأسرار النبو "ات ، منكرون البعث

١ ماهده : منازله . وم : أي سحائب وم ممطرة مخصبة ، جم أوم : أي أخصب .

۲ نجم : اسم المرثي .

والحساب ، فدللناهم على صعّة أمور الدين من صناعتهم ، واحتججنا عليهم من علمهم ، ليكون أقرب من فهمهم وأوضح لتربيانهم .

## فصل في علة انحصار الافلاك والبروج والكواكب في عدد مخصوص

اعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيَّدك الله وإيانا بروح منه ، أن عِلة كون الأفلاك تسع طبقات ، والبروج اثني عشر ، والكواكب السيَّارة سبعة ، ومنازل القمر ثمانية" وعشرين، واقتيصارها على هذه الأعداد فيه حكمة " جليلة" لا يبلُغ فهم البشر كنه معرفتها ، ولكن نذكر من ذلك طرف البكون تنبيهاً لنفوس المتعلمين المرتاضين بالنظر في خواص العدد، ومطابقة الموجودات لحواص" العدد وطبيعته على رأي الحُنكماء الفيثاغوريّين . وذلك أن هؤلاء الحُنكماء لما نظروا في طبيعة العدد وجدوا لكلِّ عدد خاصَّية ليست لغيره ، ثم تأملوا أحوال الموجودات ، فوجدوا كُلَّ نوع منها قــد اقتَصرَ على عددٍ مخصوص لا أقل ولا أكثر. ثم مجثوا عن طبيعة ذلك الموجود وخاصّية ذلك العدد ، فكانا مُطابقين ، واستبان لهم اتقان الحكمة الإلهية فيها . فمن أجل هذا قالوا : إن الموجودات مجسب طبيعة العدد وخواصٌّ . فمن عرف طبيعة العـدد وأنواعـه وخواص تلـك الأنواع ، تبيَّن له اتقـان الحكمة وكون ُ الموجودات على أعداد مخصوصة . فكونُ الكواكب السيَّارة سبعة " مُطابق" لأول عدد كامل ؛ وكونُ الأفلاك تسعة مُطابقُ لأول عدد فرد مجذور؛ وكونُ البروج اثني عشر مطابِقُ لأولِ عددٍ زائدٍ ؛ وكونُ المنازلِ ثمانية وعشرين 'مطابِق' لعدد تام . ولما كانت السَّبعة ُ مجموعة ً من ثلاثة وأربعة ٍ ، وكان الاثنا عشر من ضربِ ثلاثة في أَربعة ، وثمانيـة ' وعشرون من ضرب سبعةٍ في أربعةٍ ، فبواجب الحِكمة صارت مقصورة على هذه الأعداد، وكانت

السَّبعة والاثنا عشر والتسعة مجموعها ثمانية وعشرون عدداً لتكون الموجودات الفاضلة مُطابِقة للأعداد الفاضلة .

# · فصل في حكمة اختلاف خواص الكواكب

وأما الحكمة في كون الكواكب السَّبعة السيَّارة ، اثنان منها نَيِّران ، واثنان مينها سَعْدان، واثنان نحسان، وواحد متزج؛ وكون البروج الاثنى عشر ، أربعة منها مُنقلبة " ، وأربعة " ثابتة ، وأربعة ذوات ْ جسدين ؛ وكُون العُقدتين في خللها ، فَالحَكمة في ذلك أكثرُ ممَّا يُعجى ، ولكن نذكر منها طرفاً لبكون دليلًا على الباقي ، وذلك أن الباري ، سبحانه وتعالى ، بواجب حكمته جعل حال الموجودات ، بعضها ظاهراً جليًّا لا يخفى ، وبعضها باطناً خفيًّا لا تدركه الحواس". فمن الموجودات الظاهرة الجليَّة جواهر ُ الأجسام واعراضُها وحالاتها . ومن الموجودات الباطنة الخفيّة جواهر النفس . ومن الموجودات الظاهرة الجليّة للحواس أيضاً أمور الدُّنيـــا . ومن الموجودات الباطنة الحفيّة عن أكثر العقول أمور ُ الآخرة · ثم جعل ما كان منهــا ظاهراً جليًّا دليلًا على الباطن الخفي ، فمن ذلكِ النَّيِّر أن الشمسُ والقمر ، فإن أحدهما الذي هو القمر ُ دليل ُ على أمور الدُّنيا وحالات أهلها من الزيادة والنُّقصان والتغيير والمحاق؛ والأخرى التي هي الشَّبس دليلٌ على أمور الآخرة وحالات أهلها من التمام والكمال والنور والإشراق .

ومن ذلك حال السّعد بن المشتري والزّهرة، فان أحدهما دليل على سعادة أبناء الدُّنيا وهي الزّهرة ، وذلك انها إذا استولت على المواليد دلسّت لهم على نعيم الدُّنيا ، من الأكل والشّرب والنّكاح والميلاد. ومن كانت هذه حاله في الدُّنيا فهو من السعداء فيها. وأما المشتري فهو دليل على سعادة أبناء الآخرة، وذلك انه اذا استولى على المواليد دل للم على صلاح الأخلاق وصِحة الدّين

وصدق الوَرع ومحض التقى . ومن كانت هذه حاله في الدُّنيا فهو من السعداء في الآخرة . ·

ومن ذلك أيضاً النّحسان: زُحل والمرّيخ، فإن أحدهما دليل على منحسة أبناء الده نيا وهو زُحل ، وذلك انه إذا استولى على المواليد دل ذلك على الشّقاء والبؤس والنقر والمرض والعُسر في الأمور ، ومن كانت هذه حاله في الده نيا فهو من الأشقياء فيها . وأما المرّيخ فانه دليل على منحسة أبناء الآخرة، وذلك انه اذا استولى على المؤرس والفجور من الفيسق والفجور والقتل والسّرقة والفساد في الأرض ؛ ومن كانت هذه حاله في الدّنيا فهو من والاشقياء في الآخرة . وأما من استولى على مولده المشتري والزّهرة فسعادتهما دلالة على السعادة في الدّنيا والآخرة؛ ومن استولى على مولده زُحل والمرّيخ فنحوستهما دلالة على منحسة الدنيا والآخرة . وأما امتزاج عُطار د بالسعادة والنحوسة فهو دليل على منحسة الدنيا والآخرة وتعلّق إحداهما بالأخرى . وأما كون البروج المنقلبة فحالاتها تدل على تقلنّب احوال أبناء الدّنيا والبروج الثوابت تدل على تعلن أمور الدّنيا والآخرة أحدهما بالآخرة ؛ والبروج ذوات والبروج الثوابت تدل على تعلني أمور الدّنيا والآخرة أحدهما بالآخر .

وقد قيل إن طالع الدّنيا السّرَطان، وهو برج منقلب، وأوتاده مثله. وأما العُقدتان اللتان تسمّى إحداهما وأس التنبّن والأخرى الذنب فليسا بكو كبين ولا جسمين ، ولكنهما أمر ان خفيّان، كما بيّنًا قبل ، ولهما حركات في البرج كحركات الكواكب، ولهما دلالة على الكائنات كدلالة الكواكب النّعوس، وهما خفيًا الذات، ظاهر ا الأفعال؛ فخفاء ذاتيهما وظهور أفعالهما يدل على أن في العالم نفوساً أفعالها ظاهرة وذواتها خفيّة يُسبّون الروحانين ، وهم أجناس الملائكة هي نفوس خيّرة الملائكة وقبائل الجن وأحزاب السّياطين. فأجناس الملائكة هي نفوس خيّرة موكلة بحفظ العالم وصلاح الحليقة، وقد كانت متجسّدة قبل وقتاً من الزمان فتهذ بداتها ، وفازت ونجت

وساحت في فضاء الأفلاك ، وسعة السَّموات ، فهي مفتبطة ورحانة مسرورة " ملتذ"ة ما دامت السموات والأرض. واما عناريت الجن ومردة الشياطين فهي نفوس شرَّيرة مُفسدة ، وقد كانت متجسَّدة قَـبُلُ وقتــاً من الزَّمان ، ففارقت أجسادها غير مُستبصرة ولا متهذَّبة ، فبقيت عُمياً عن رؤية الحقائق ، صُمّاً عن استاع الصُّواب ، بُكماً عن النُّطق الفكري في المعاني اللطيفة ، فهي سامجة في ظلمات بحر الهُيُولى ، غائصة " في قَعر من الأجسام المُظلِمة ، ذي ثلاثة شُعَبٍ ، نهوي في هـاوية البرزَخِ ١ كلما نَضِجت جلودهم بالبَلاء بدَّ لناهم جُلُوداً غيرَ هـا بالكونِ ، فذلك دأبهم ما دامت السَّموات والأرض لابثين فيها أحقاباً لا يجدون بر دَ نسيم عالم الأرواح، ولا يذوقون لذَّة شراب المعارف ، فهذه حالهم إلى يوم يُبْعَثُون . وأما الظَّاهِر ُ من تأثيرات الرأس والذُّنب فهو كُسُوفُ النَّيِّرَين ، وذلك أنهما من أو كد الأساب في كسوفهما ، وإنما اقتضت الحكمة كُسوف النَّيْرَين ، لكيما تزول التُّهمة والرَّيبة ُ من قلوب المرتابين بأنهما إلهان ، فلو كانا إلهَين مــا انكسفا ، وإنما صارت محنة الشَّخصَين النَّيِّرَين الجليلين بأمرين خفيَّين، ليكون دليلًا . على أن أعظم المحنة من الشَّيطان على الأنبياء ، صلوات الله عليهم أجمعين ، لأن الأنبياء هم شموس بني آدم وأقمار هم، فمن ذلك قصة إبليس مع آدم أبي البشر وإخراجه له من الجنة ، وقصّة ركوبه مع نوح في السفينة، وقصّته مع ابراهيم خليل الرحمن ، يوم طـُرح في النار، في إصلاح المنجنيق"، وقصّته مع موسى، عليه السلام ، حين و سوس إليه أن هذا الكلام الذي تسمع لعلته ليس كلام ربِّ العالمين، فعند ذلك قال موسى: «ربِّ أُرني أَنظرُ إليك، قال: لن تراني.»

١ البرزخ : الحاجز بين الدنيا والآخرة .

٢ ليكون دلبلا ً: أي كل منها .

المنجنيق : أي المنجنيق الذي جعل فيه ابراهيم الحليل ، ورمي في النار لكسره الأصنام ، كما
 ذكر القرآن .

وقصته مع المسيح وزكريًّا وبحيى ، عليهم السَّلام ، وغيرهم من الأنبياء معروفة يطول شرحها . وانما ذكرنا هذه الأحر'ف في هذه الرسالة لأن أكثر أهل زماننا النَّاظرين في علم النجوم شاكُون في أمر الآخرة ، متحيَّرون في أحكام الدين، جاهلون بأسرار النَّبوات ، مُنكرون للحساب والبعث، فدللناهم على تحقيق ما أنكروه من صناعتهم ليكون أقرب من فهمهم وأوضح لبيانهم ، وكذلك فعلنا في سائر رسائلنا التي عملناها في فنون العلوم .

# فصل في علم أحكام النجوم

وإذ قد ذكرنا طرفاً من علم الهميئة وتركيب الأفلاك شبه المدخل والمقدّمات ، فنويد أن نذكر أيضاً طرفاً من علم الأحكام الذي يُعرف بالاستدلال :

اعلم يا أخي، أبدك الله وإيانا بروح منه، أن العلماء مُختلفون في تصحيح علم الأحكام وحقيقته، فمنهم من يرى ويعتقد أن للأشخاص الفلكية دلالات على الكائنات في هذا العالم قبل كونها ؛ ومنهم من يرى ويعتقد أن لها أفعالاً وتأثيرات أيضاً مع دلالاتها ؛ ومنهم من يرى ويعتقد أن ليس لها أفعال ولا تأثيرات ولا دلالات البتة ، بل ترى أن حكمها حرك الجمادات والمكوات بزعمهم . فأما الذين قالوا إن لها دلالات فهم أصحاب الأحكام ، والمكوات بزعمهم . فأما الذين قالوا إن لها دلالات فهم أصحاب الأحكام ، وإنا عرفوا دلالاتها بكثرة العناية بالأرصاد لحركاتها وتأثيراتها ، والنظر فيها ، واعتبار أحوالها وشد البحث عنها . والناس لتصاريف أمورها على بمر الأيام والشهور والأعوام ، أمّة بعد أمّة وقر نا بعد قرن ، كلما أدركوا شيئاً منها أثبتوه في الكتب ، كما ذكروها في كتبهم بشرح طويل . وأمّا الذين أنكروا ذلك فهم طائفة من أهل الجدل تركوا النظر في هذا العلم ، وأعرضوا عن اعتبار أحوال الفلك وأشخاصه وحركاته ودورانه ، وأغفلوا البحث عنها

والتأمّل لتصاريف أمورها ، فجهلوا ذلك وأنكروه ، وعادَوا أهلها وناصبوهم العداوة والبغضاء . وأما الذين ذكروا أن لها مع دلالاتها أفعالاً وتأثيرات في الكائنات التي تحت فلك القمر ، فانما عرفوا ذلك بطريق آخر غير طريق أصحاب الاحكام ، وبحث أشد من مجنهم ، واعتبار أكثر من اعتبارهم ، وهو طريق الفلسفة ألر وحانية والعلوم النفسانية ، وتأييد إلهي وعناية ربّانية. ونريد أن نذكر من هذا الفن طرفاً ليكون إرشاداً للمُحبّين للفلسفة والراغبين فيها ، ودلالة لهم عليها ورغبة فيها ، أعني علم الفلسفة .

فاعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن كو اكب الفلك هم ملائكة الله وملوك سمواته ، خلقهم الله تعالى لعمارة عالمه ، وتدبير خلائقه ، وسياسة بريّته ، وهم خلفاء الله في أفلاكه ، كما ان ملوك الأرض هم خلفاء الله في أرضه خلفهم وملتكهم بلاده ، وولاهم على عباده ، ليعمر وا بلاده ويسوسوا عباده ، ومحفظوا شرائع أنبيائه ، بإنفاذ احكامهم على عباده ، وحفظ نيظامهم على أحسن حالات ما يتأتى فيهم ، وأتم غايات ما يحنهم من البلوغ إليها ، وأفضل نهايات ما يحنهم من البلوغ إليها ، وأفضل نهايات ما يصلون إليها ، إما في الدنيا وإما في الآخرة .

فعلى هذا المثال والقياس تجري أحكام مذه الكواكب في هذه الكائنات التي تحت فلك القمر ، ولها أفعال لطيفة وتأثيرات خفية تدق على أكثر الناس معرفتها وكيفيتها كما تدق على الصبيان والجهال معرفة كيفية سياسة الملوك وتدبيرهم في رعيتهم ، وإنما يعرف ذلك منها العقلاء والبالغون المتأملون للأمور ، فهكذا أيضاً لا يعرف كيفية تأثيرات هذه الكواكب وأفعالها في هذه الكائنات إلا الراسخون في العلوم من الحكماء والفلاسفة ، البالغون في المعارف الربانية ، الناظرون في العلوم الإلهية ، المؤيدون من السماء بتأييد الله وإلهامه لهم .

110

# فصل في كيفية وصول قوى أشخاص العالم العُلوي إلى أشخاص العالم السُّغلي الذي هو عالم الكون والنساد

اعلم ، أيدك الله وإيانا بووح منه ، أن معنى قول الحكماء : « العالم » إنما هو إشارة " إلى جميع الأجسام الموجودة وما يتعلق بها من الصفات ، وهو عالم واحد كمدينة واحدة أو حيوان واحد . ولكن لما كانت الأجسام كلتها تنقسم قسمين حسّب ، فمنها عالم الأفلاك ، ومنها عالم الأركان الأربعة التي هي النار والهواء والماء والارض ، ويُسمى عالم الكون والفساد ، فنقول : إن أول حد عالم الأفلاك هو من أعلى سطح الفلك المنحيط إلى منتهى مُقعر سطح فلك الأثير ، وهو فلك القمر ، ثم بما يلي الهواء ؛ وحد عالم الأركان هو من مُقعر سطح فلك القمر إلى منتهى الأرض ، ويُسمى أحدهُ ما العالم علي المركز ، وأما الذي فوق الفلك فهو رُتبة النفس الكلتية التي هي سارية "قواها في جميع الأجسام التي في العالمين جميعاً من لدن الفلك المنتهى مركز الأرض بإذن الباري جل "ثناؤه .

واعلم يا أخي أن أول قوة تسري من النفس الكُلُلِيَّة نحو العالم ، فهي في الأشخاص الفاضِلة النيَّرة التي هي الكواكب الثابتة ، ثم بعد ذلك في الكواكب الشيَّارة ، ثم بعد ذلك فيا دونها من الأركان الأربعة ، وفي الأشخاص الكائنة منها من المعادن والنبات والحيوان .

واعـلم بـأن مِثـال سَرَيان قوى النفس الكُلــّيّة في الأجسام الكُلــّيّة والجزئيّة جميعاً كمِثال سَرَيان نورِ الشّبس والكو اكب في الهواء ومطارح ِ شُعاعاتِها نحو مركز الأرض .

واعلم يا أخي بأن الكواكب السيَّارة ترتقي تارة بجرَ كانها إلى أعلى 'ذرى

أفلاكها وأوجاتها ، وتقر ب من تلك الأشخاص الفاضلة التي تسمى الكواكب الثابنة ، وتستمد منها النور والفيض والقوى ؛ وتارة تنحط إلى الحضيض ، وتقر ب من عالم الكون والفساد ، وتروصل تلك الفيضات والقوى إلى هذه الأشخاص السفلية ، فتسري فيها كما تسري قوة النفس الحيوانية في الدماغ ، ثم بتوسط الأعصاب تصل إلى ساثر أطراف البدن ، كما بينا كيفيتها في رسالة الحاس والمحسوس. فإذا وصلت تلك القوى والفيضات مع شماعاتها إلى هذا العالم فإنها تسري أولاً في الأركان الأربعة التي هي النار والمواء والماء والأرض ، ثم يكون ذلك سبباً لكون الكائنات التي هي المعادن والنبات والحيوان ، ويكون اختلاف أجناسها وأنواعها بحسب اختلاف أشكال الفلك. واختلاف الاماكن واختلاف أبناه به بالذي هو خالقها وفنون أشخاصها وتفاوت أوصافها إلاً الله ، جل ثناؤه ، الذي هو خالقها وبارئها ومنشها ومصورها كيف شاه .

## فصل في بيان كيفية سعادات الكائنات ومُناحسِها

اعلم أن الفلك المنحيط دائم الدوران كالدولاب من المسرق إلى المنعرب، ومن المنعرب إلى المسرق، والكواكب أيضاً هكذا دائمة "، وان الحركات على توالي البروج كما هو بيتن في الزيجات والتقاويم ، وهكذا أيضاً الكائنات دائمة " في الكون والفساد ، منصلة " لا تنقطع ليلا ولا نهاراً ، ولا شتاء ولا صيفاً . ولكن إذا اتسفق في وقت من الزمان ان تكون الكواكب السيارة في أوجاتها أو أشرافها أو بيوتها أو حدودها ؛ أو يكون بعضها من بعض على النسبة المؤسيقية ، وهي النسف والشلت والرابع والشبن ، سرت تلك القوى عند ذلك من النفس الكلية ، ووصلت بتوسط تلك الكواكب إلى هذا العالم السفلي الذي هو دون فلك القهر ، بتوسط تلك الكواكب إلى هذا العالم السفلي الذي هو دون فلك القهر ،

وحدث بذلك السبب الكائنات على أعدل مزاج واصع طبائع وأجود نظام ، ونشأت وغت وغت وغت وكمئت وبلغت إلى أقصى مدى غاياتها، وقام نهاياتها التي هي قاصدة نحوها ، وتسمى تلك الأحوال والأوصاف وما يتكو "ن عنه سعادة وخيرات وإذا اتفق أن يكون شكل الفلك ومواضع الكواكب على ضد ذلك ، كان أمر الكائنات بالضد أيضاً ، وتناقصت من بلوغ غاياتها وقام نهاياتها ، وسئت تلك مناحس الفلك وسبب الشرور ، ولا يكون ذلك بالقصد الأول ، ولكن بأسباب عادضة ، كما بينا في رسالة الآراء والمذاهب في باب علل الشرور وأسبابها ، فاعرفها من هناك، إن شاء الله وحدة .

## فصل في علة اختلاف تأثيرات الكواكب في الكائنات الفاسدات التي دون فلك القمر

اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن إشراق الكواكب على الهواء ومطارح شُعاعاتها على مركز الأرض على سنن واحد، ولكن قبول القابلات لها ليس بواحد، بل مختلف مجسب اختلاف جواهرها.

مثالُ ذلك أن الشهس ، إذا أشرقت من الأفق أضاءت الهواء من نورها، وسَخِنَ وجه الأرض من انعكاس شُعاعاتها ، كما بينا في رسالة الآثار العُلوية، وجف الطين وذاب الثلج ولان الشهع ، ونضج الثمر، ونتُن اللحم، وابيضت ثياب القصارين، واسودت وجوههم، وانعكس الشُعاع من السطوح الصقيلة الوجوه كوجه المرايا ، وسرى الضّوء في الأجسام الشّقافة كالزّجاج والبيلتور والمياه الصافية ، وقويت أبصار أكثر الحيوانات، وضعُفت أبصار بعضيها كالبوم والحقافيش، وبنات وردان ، وما شاكلها من الحيوانات ،

١ بنات وردان : نصيلة من الحشرات تكثر في الأماكن الرطبة، وتعرف عند العامة بالصراصير.

فيكون اختلاف للتأثيرات منها في هذه الأشياء بحسب اختلاف جواهرها وتركيبها ومزاجِها وقسولها، وإلا فالاشراق واحد". وعلى هذا المثال اختلاف قبولها لتأثيرات سائر الكواكب في المواليد وتحاويل السنين .

ومثال آخر، إذا اتفق الفلك شكل محبود من سعادة أحوال الكواكب في وقت من أوقات الأزمان، وبولد في ذلك الوقت عدة مواليد من أجناس الحيوانات ومواليد الناس، ولكن يكون بعضهم من أولاد الملوك والرؤساء، وبعضهم من أولاد التجار والدهاقين ا وأرباب النعم، وبعضهم من أولاد التجار والدهاقين ا وأرباب النعم، وبعضهم من أولاد الفقراء والمساكين والمنكد بن علا يكون قبولهم لسعادة الفلك على سنن واحد، بل كل واحد منهم مجسب مرتبته، وذلك ان أولاد المكد بن إذا حسنت أحوالهم من السعادة، فهو أن يبلغوا مرتبة أولاد التجار وأرباب النعم وأوساط الناس، وإذا حسن أولاد التجار ، فهو ان يبلغوا مرتبة أولاد الملك وأوساط الناس، وإذا حسن أولاد التجار ، فهو ان يبلغوا مرتبة أولاد والسلطان، وإن نحسوا قنصر بهم عن ذلك ؛ وكذلك كل واحد من والدين تقد م ذكر هم ينحط من درجة إلى ما دونها في المرتبة .

ومثال آخر انه إذا اتفق عِد مواليد في طالع واحد ووقت واحد في بلدان مختلفة ، وشكل الفلك بدل على ان يكونوا شعراء خطباء ، عير أن بعضهم في بلاد النبط ، وبعضهم في بلاد النبط ، وبعضهم في بلاد النبط ، وبعضهم في بلاد الأرمن ، فقبولهم مختلف لأن العربي أسرع قبولا لحاصة بلده ، والنبطي وون ذلك ، والأرمن وونه ، وعلى هذا المثال والقياس تختلف تأثيرات الكواكب في الكائنات ، وقد ذركرت علل ذلك في كتب الأحكام بشرح طويل ، فاعرفه من هناك .

١ الدهاقين : التجار وزعماء فلاحي المجم ، ورؤساء الاقاليم ، واحدها دهقان .

٢ المكدين: التسولين.

واعلم يا أخي ، أيّدك الله وإيانا بروح منه ، بأن لهذه الكواكب السيّارة في أفلاكها المختصّة بها حالات عنلفة .

فين ذلك السُّرعة في السير ، والإبطاء في الحركة ، والوقوف والاستقامة والرُّجوع والارتفاع في الأوّجات ، والانخطاط وللى الحضيض ، والكون في الميل ، والذّهاب في العرض ، والبُلوغ إلى الجيوّز هر وما يشاكل ذلك من الأوصاف المختلفة . ولها أيضاً في هذه البروج أقسام وأنصبة كالبيوت والوبال والشّرف والهبوط والمثلثات والحدود والنّوبهرات وما شاكل ذلك . ولها أيضاً مُناظرات بعضها إلى بعض ، واتصالات ومقارئات وانصرافات واحترافات وتشريق وتغريب ، والكون في الأوتاد أو ما يليها، أو الزّوال عنها وما شاكل هذه الأوصاف المذكورة في كتب الأحكام بشرح طويل . وقد ذكرنا طرفاً من هذه الأوصاف فيا تقدّم من هذه الرسالة .

واعلم يا أخي أن هذه الكواكب السيّارة تسير في موازاة هذه البروج بحركاتها المختلفة ، فربما اجتمع اثنان منها في برج واحد أو ثلاثة "أو أربعة" أو خمسة "أو ستة "أو كلّها ، وذلك في النّدرة في الأز مان الطّوال ، وأما في أكثر الأوقات فتكون متفر قة في البروج ودرجاتها ، ويُعْرَفُ مواضِعُها من البروج والدّرج والدّقائق ، من التقاويم والزّيجات في أي وقت وأي زمان شئت .

واعلم يا أخي أن الشهس من بين الكواكب كالمكك ، وسائر ها كالأعوان والجنود في التمثيل ؛ والقمر كالوزير وولي العهد ، وعُطاره كالأعوان والجنوب والمرتبخ كصاحب الجيش ، والمشتري كالقاضي، وزُحل كصاحب الخير أثِن ، والزُهرة كالجواري والحدم ؛ والأفلاك لما كالأقالم ، والبروج كالبلاان والسوادات الحكدود ؛ والوجوه كالمدن، والدَّرجات كالقرى،

١ السوادات : جم السواد ، وهو من البلدة قراها .

والدَّقائيُّ كالمعالُّ والأسواق في المدن ؛ والثُّواني في الدّقائق كالمنازل في المعال والد كاكين في الأسواق؛ والكواكب في البروج كالأرواح في الأجساد، والكوكبُ في بينه كالرَّجل في بـكده وعشيرتِه، والكوكب في شَرَ فه كالرَّجل في عز" وسُلطانه ، والكوكب في مُثلَّثه كالرَّجل في منزله أو 'دكَّانه أو ضَيعته ، والكوكب في وجهبه كالرَّجل في زيَّه ولِباسِه ، والكوكب في حَدُّه كَالرُّجِل في خُلْقه وسَجِيَّته ، والكوكب في أوجه كالرَّجل في أعلى مرتبته، والكوكب في حَيِّز • كالرَّجل في حاله اللائقة به وفي أصحابه ور'فقائه، والكوكبُ في وَ بَاله كالرَّجل المُختلِفِ ١ المُدبرِ ، والكوكبُ في غير حَبِّزه كالرَّجل في حال مُنكر ، والكوكب في بُوج لا حظ له فيه كالرَّجل الغريب في بَلدة غريبة، والكوكب في هبوطه كالرَّجل الذَّليل المهين، والكوكب ُ في حَضيضه كالرَّجل الوضيع الحال السَّاقط عن مرتبته ، والكوكب تحت الشُّعاع كالبطل المعبوس ، والمُنحترقُ كالمريض ، والواقفُ كالمتحيِّر في أمره ، والرَّاجعُ كالعاصي المُخالِف ، والسَّريعُ السَّيرِ كَالمُقبِلِ الصحيح ، والبطيءُ السَّير كالضعيف الذَّاهب القوَّة ؟ والكوكب في التشريق كالرَّجل النَّشيط ، والكوكب في التَّغريب كالهَرِم ، والنَّاظر كالطالِع الذاهب نحو حاجته ، والمُنصر فُ كَقاضي وطر • ، والمُقترنانِ من الكواكب كالقربنَين من الناس ، والكوكب في الوكد كالرَّجل الحاضِر للشيء الحاصل فيه ، وماثيل ُ الوتَد كالجاني المُنتظر ، والزَّائلُ كالذَّاهبِ أو الفائت ، والكوكبُ في الطَّالِع كالمولود في الظُّهور أو الشيء في الكون ، وفي الثاني كالمُنتظَّر الذي سيكون ' ، وفي الثالث كالذَّاهب إلى لقاء الاخوان ، وفي الرَّابع كالرَّجل في دار آبائـه أو الشيء في مَعدِنـه ، وفي الخامس كالرَّجل المُستعدّ للتجارة أو الفَرْ حان بما يرجو ، وفي السادس كالهارب المنهزم المتعوب ، وفي

١ المختلف : المتردد .

٢ المتعوب : مخالف للقياس والسماع ، والصواب المتعب .

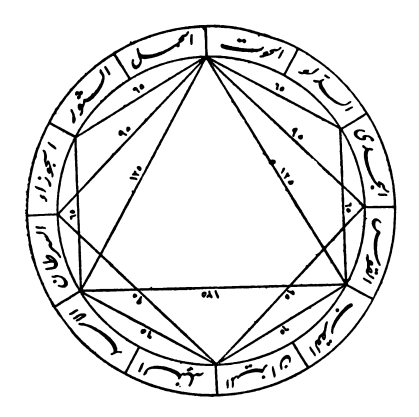
السَّابِع كَالرَّجل المُبَادِز المُنَازِع المحادِب ، وفي الثامن كالرَّجل الحائف الوَّجِل ، وفي الثامن كالرَّجل المسافر البعيدِ من الوطن ، الزائِلِ من سلطانه، وفي العاشر كالرَّجل في عمله وسُلطانه المعروفِ المشهورِ به ، وفي الحادي عشر كالرَّجل الوادّ الموافِق المحبّ، وفي الثاني عشر كالمحبوسِ الكاده لموضعه المبغض لما هو فيه .

وإذا توارى كو كبان منها في درّجة من الفلك فيقال إنهما مُقترنان ، وإذا جاوز أحدُهما الآخر فيقال قد انصرف ، وإذا لحق بالآخر فيقال قد اتصل به . والاتتصال قد يكون بالمُقارنة ، وقد يكون بالنَّظر . وهو أن يكون بينهما ستون درجة " ربع الفلك ، أو تسعون درجة " ربع الفلك ، أو مائة " وغانون درجة " نصف الفلك ، أو مائة " وغانون درجة " نصف الفلك ، فإذا تناظر افي التسديس فهما كالر جُلينِ المتواد ين بسبب من الاسباب؛ وإذا تناظر افي التثليث فهما كالر جُلين المتقين في الطبع والحُلك ، وإذا تناظر افي التربيع فكالر جُلينِ المتعاملينِ المذين يد عي كل واحد منهما الأمر لنفسه؛ وإذا تناظر افي المُتعار مَينِ المنازعين أو كالشريكينِ المُتعار مَينِ الفلاد في النال وصورته ( انظر الصفحة التالية ).

فقد تبيَّن بهذه الصورة أن مُناظرة الكواكب بعضها إلى بعض من سبعة مواضيع من درجات الفلك ومعنى مُناظراتها ومُطارحُ شعاعاتها .

واعلم ان الكواكب تطرح شُعاعاتها إلى جميع درَجاتِ الفلك فتُضيئها وَمَلاها نوراً وضياء ، كما ان السّراج يُضيء جميع أَجزاء الدائرة وبسيطها ، والما ذكر علماء النّجوم سبعة مواضع منها لظهور أفعالها وبيان تأثيراتها في هذا العالم من تلك الدّرجات المعلومة لمناسبات بعضها بعضاً ، لأن أفعال الكواكب وتأثيراتها في هذا العالم الما هي مجسب مُناسباتها من الأرض ، أعني

١ المتنارمين : اللذين يلزم كل واحد منها صاحبه ما ضمنه وتكفل به .



نِسَب أَجرامِها إلى جرم الأرض ، وأبعادِها من مركزِ الأرض ، أو بجسب تناسب حركاتها بعضها إلى بعض، وقد بيئناً طرفاً من علم هذا النسب في رسالة الموسيقى .

## فصل في ان المنجّم لا يدّعي علم الغيب فيما يخبر به من الكائنات

واعلم ان كثيراً من الناس يظننون ان عِلم أحكام النَّجوم هو ادّعاء الغيب، وليس الأمر كما ظنتوا، لأن عِلم الغيب هو أن يعلم ما يكون بلا استدلال ولا عِلل ولا سبب من الأسباب، وهذا لا يعلمه أحد من الحلق؛ كذلك لا منجم ولا كاهن ولا نبي من الأنبياء، ولا ملك من الملائكة، إلا الله عز وجل .

واعلم يا أُخي أن معلومات الإنسان ثلاثة ُ أنواع ، فمنها ما قد كان وانقضى

ومضى مع الزمان الماضى، ومنها ما هو كائن موجود في الوقت الحاضر، ومنها ما سيكون في الزمان المستقبَل . وله إلى هذه الأنواع الثلاثــة من المعلومات ثلاثة طر'ق: أحدها السُّماع والإِخبارُ لما كان ومضى ، والآخرُ هو الإِحساس لما هو حـاضر" موجود ، والثالث الاستدلال على مـا هو كائن" في المستقبل . وهذا الطريق الثالث ألطف الطرقات وأدقُّها ، وهو ينقسم إلى عِدَّة أنواع ، فمنها بالنُّجوم ، ومنها بالزُّجْرُ والفالِ والكِهانة ، ومنها بالفكر والرويَّة والاعتبار ، ومنها بتأويل المنامات ، ومنها بالحواطر والوحي والإلهام ، وهذا أُجِلُّها وأَشرفُها ، وليس ذلك باكتساب ، ولكن موهبة " من الله ، عز " اسمُه ، لمن شاء ان يجتبيه من عِباده . فأما علمُ النُّجوم فهو اكتساب من الإنسان وتكلُّف منه وجهد واجتهاد في تعلُّم العلم وطلبه ، وهكذا الزجر والفال ، والنظر ُ في الكتف وضَرب الحصى ، والكهانة والقيافة والعيرافة ُ وتأويل المنامات وما شاكلها ، كلُّها مجتــاج الإنسان فيها إلى التعلُّم والنظر والفِّـكر والرويَّة والاعتباد. وهذا الفنُّ من العلم يتفاضل فيه الناس بعضهم على بعض، وكلُّ واحدٍ يختصُّ بشيء منه .

واعلم يا أخي ان الكائنات التي يستدل عليها المنجمون سبعة أنواع ، فمنها الملك والدول التي يُستدل عليها من القرانات الكبار التي تكون في كل الف سنة بالتقريب مرة واحدة ؛ ومنها ان تنتقل المملكة من أمير إلى أمير ومن أمة إلى أمة ومن بلا إلى بلا ، ومن أهل بيت إلى أهل بيت آخر ، وهي التي يُستدل عليها وعلى حدوثها من القرانات التي تكون في كل مئتين وأربعين سنة مرة واحدة ؛ ومنها تبدل الأشخاص على سرير الملك ، وما يحدث بأسباب ذلك من الحروب والفين التي يُستدل عليها من القرانات التي تكون في كل تتكون في كل تحدث بأسباب ذلك من الحروب والفين التي يُستدل عليها من القرانات التي تكون في كل عشرين سنة مرة واحدة ؛ ومنها الحوادث والكائنات التي تحدث في كل سنة من الرخص والغلاء والجك ب والحيث والحدث والكائنات التي تحدث في كل سنة من الرخص والغلاء والجك ب والحيث والحيث والجلاء

والوباء والمئوتان والقحط والأمراض والأعلال والسلامة منها ، ويستدل على حدوثها من تحاويل سني العالم التي تؤريخ بها التقاويم ، ومنها حوادث الأيام شهراً شهراً ويوماً يوماً التي يُستدل عليها من الأوقات والاجتاعات والاستقبالات التي يؤريخ بها في التقاويم ؛ ومنها أحكام المواليد لواحد واحد من الناس في تحاويل سنيهم بحسب ما يوجبه لهم تشكل الفلك ومواضع الكواكب في أصول مواليدهم وتحاويل سنيهم ؛ ومنها الاستدلال على الحقيات من الأمور كالحبر والسرقة واستخراج الضمير والمسائل التي يُستدل عليها من طالع وقت المسألة والسؤال عنها .

واعلم يا أخي أنه ليس في معرفة الكائنات قبل كونها صلاح لكل واحد ٍ من الناس ، لأن في ذلك تنفيصاً للعيش واستجلاباً للهم ، واستشعاراً للخوف والحزن والمصائب قبل حلولها ، وانما نـنظـَـر ُ الحكماء في هذا العلم ومجنُّهم عن هذه السرائر ليُرضوا بذلك نفوستهم ويستعينوا بهـذا العلِم على الترقتي إلى ما هو أَشرفُ منه وأُجلُ .. وذلك أن الإنسان العاقل المُنحصِّل المستيقظ القلبِ إذا نَـظـَر في هذا العيلم وبحثَ عن هذا السِّر وعن أسبابه وعيلـَله واعتبرهــا بقلب سليم من حُبّ الدنيا انتبهت نفسه من نوم الغفلة واستيقظت من رِقدة الجهالة ، وانتعشت وانبعثت من موت الخطيئة ، وانفتحت لهـا عين ُ البصيرة ، فأبصرت عند ذلك تصاريف الأمور، وعَرَفت حقائق الموجوداتِ ، ورأت بعين البقين الدار الآخِرة ، وتحققت أمرَ المَعاد ، وعَلمت عند ذلك بها ومن أجلها ، وتشوُّفت إليها ، وزهدت في الكون في الدنيا ، فعند ذلك نهون عليها مصائب الدنيا، فلا تغتمُ ولا تجزَّعُ ولا تحزَّنُ إذا علمت مُوجِباتِ احكام الفلك من المخاوف والمصائب ، كما تُذكِر عن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، أنه قال : من زهرِد في الدنيا هانتِ عليه المصائب. وتصديقُ ذلك

١ الموتان : موت يقع في الماشية .

٢ الأعلال : جم علل جم عله .

قولُ الله تعالى : ﴿ لَكِيلًا تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتِّكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بَمَا آتَاكُمْ ﴾ .

واعلم يا أخي أن في معرفة علم النجوم فوائد كثيرة "، فينها ان الإنسان إذا علم ما يكون من حادث في المستقبل أوكائن بعد الأيام أمكنه أن يدفع عن نفسه بعضها، لا بأن يمنع ويدفع كونها، ولكن يتحر "ز منها أو يستعد لها كما يفعل سائر الناس ويستعدون لدفع برد الشتاء بجمع الدئار ١ ؛ ولحر الصيف بأخذ الكن "، ولسيني الغلاء بالادخار ، ولمواضع الفين بالهرب منها والبعد عنها ، وترك الأسفار عند المخاوف وما شاكل ذلك ، مع علمهم بأنهم لا يصيبهم منها إلا ما كتب الله لهم وعليهم . وخصلة أخرى أيضاً وهي انه متى علم الناس الحوادث قبل كونها أمكنهم أن يدفعوها قبل نزولها بالدعاء والتضر ع إلى الله تعالى ، والتوبة والإنابة إليه ، وبالصوم والصلاة والقربان ، والسؤال إياه أن يصرف ما مجذرون والسؤال إياه أن يصرف ما مجذون نزوله ، ويرفع ويدفع عنهم ما مجذرون منه .

واعلم يا أخي أنك ان نظرت في أسرار النواميس، وتأملت سُنن الشرائع وأحكام الديانات، علمت وتبين لك أن أجل أغراض واضعي النواميس كان هذا الذي ذكرت لك، وذلك ان موسى، عليه السلام، أوصى بني إسرائيل، فقال لهم : احفظوا شرائع التوراة التي أنزل الله علي واعملوا بوصاياها، فإن الله تعالى يسمع دعاء كم ، ويُرخِص أسعار كم ، ويخصب بلادكم ، ويكثر أموالكم وأولادكم ، ويكف عنكم شر أعدائكم . ومتى خفتم حوادث الأيام ومصائب الزمان ، فتوبوا إلى الله جميعاً توبة نصوحاً ، واستغفروه ، وصلتوا له وصوموا ، وتصد قوا في السر والعلانية ، وادعوه خوفاً وتضرعاً حتى يصرف عنكم ش عنكم ما تحذرون ، ويكشف عنكم ما يمنز ل بكم من ميحن الدانيا ومصائبها وحوادث أيامها . وعلى هذا الميثال كانت

١ الدثار : ما فوق الشمار من الثياب .

وصيّة المسيح ، عليه السلام، لأصحابه الحواريّين ، ولا حاجـة بنا أن نكرّر وصيّة محمد ، صلى الله عليه وسلم ، لأمنه .

\* \* \*

واعلم أن الفقهاء واصحاب الحديث وأهل الورَع والمتنسّكين قد نهوا عن النظر في علم النجوم ، وإنما نهوا عنه لأن علم النجوم جزء من علم الفلسفة ، ويُكره النظر في علوم الفلسفة للأحداث والصبيان وكل من لم يتعلم علم الدين، ولا يعرف من أحكام الشريعة قدر ما مجتاج اليه، وما هو فرُض عليه ، ولا يسمعه جبهه وتركه . فأما من قد تعلم علم الشريعة ، وعرف أحكام الدين، ونحقيق أمر الناموس، فان نظره في علم الفلسفة لا يضر مبل يزيده في علم الدين تحقيقاً ، وفي أمر المتعاد استبصاراً وبثواب الآخرة وبالعقاب الشديد يقيناً، واليها اشتياقاً ، وفي الآخرة رغبة ، وإلى الله تعالى قربة ، وفي قلك الله وإيانا وجميع إخواننا سبيل الرشاد.

تمتّ الرسالة الثالثة في الاسطـُر ُنوميـا من رسائل إخوان الصفاء والحمد لله ربّ العالمين ، والصلاة والسلام على رسوله محمد وآله الطبّين الطاهرين .

# الرسالة الرابعة من القسم الرياضي

#### في الجغرافيا

#### بسم الله الوحمن الوحيم

الرسالة الرابعة في جِغرافيا ، يَعني صورة الأرض والأقاليم من وسائل إِخوان الصفا ، صان الله أقدارهم

ما لله سر" إلا وهو ظاهر" على ألسنة خلقه ، ولا له ستر" أثخن من جهلهم به ، لأنه لا يعلم ما هو إلا هو ، وإلى ربك المنتهى ، منه بدأ وإليه يعود ، ثم اليه تنرجَعون، فوجد الله عنده ، فوفاه حسابه الباري. وحد مقبل كثرة كل انسان . وحده بعد كل كثرة . وكل كثرة فعن الواحد بندئت واليه تعود ، وكل الموجودات فعن الباري بدأت واليه تعود . يا ابن آدم أنا الله حي " لا يموت ، ان أطعتني وقبلت وصيتي ، جعلتك حياً لا تموت . يا ابن آدم انا الله أقول للشيء : كن فيكون ، أطعني أجعك تقول للشيء كن فيكون .

من أجل أن مذهب اخواننا ، ايّدهم الله وإيانا بروح منه ، هو النّظر في جميع الموجودات والبحث عن مبادئيها وعن عليّة وجدانها ، وعن مراتب نظامها ، والكشف عن كيفيّة ارتباط معلولاتها بعلليها بإذن باديها ، جلّ ثناؤه ، احتجنا إلى أن نذكرُ حال الأرض وكيفيّة صورتها ، وسبب وقوفها

في مركز العالم، وذلك أن المعرفة مجالها وبكيفيّة وقوفها في الهواء، من العلوم الشريفة ، لأن عليها وقوف أجسامنا ، ومنها بدأ كون أجسادنا ونـُشورُها ومادَّة بقائمًا ، واليها عَوْدُها عند مفارقتها نفوسيها . وأيضاً ، فإن النَّظر في هذا العالم يكون سبباً لترقي هِمَم نفوسنا إلى عالم الأفلاك مُسكن العِلتَّين، ويَكْثُرُ جُوَلَانُ أَفْكَارُنَا فِي محلَّ الرُّوحَانِيِّينَ . وَكَثَرَهُ أَفْكَارُنَا فِي عَالَمَ الأفلاك تكون سبباً لانتباه نفوسنا من نَوم الغَفلة ورقدَة الجهالة، ويدعوها ذلك إلى الانبعاث من عالم الكون والفساد إلى عالم البقاء والدُّوام ، ويُرغُّبها في الرِّحلة من عالمَم الأجساد وجيوارِ الشَّياطين إلى عالمَم الأرواح وجيوار الملائكة المقرَّبين . وقد ذكرنا في هـذه الرِّسالة طَرفاً من كيفيَّة صُورة الأرض وصِفة الرُّبع ِ المسكون منها ، وما فيه من الأقاليم السُّبعة ، ومن البحار والجبال والبراري والأنهار والمدن ، ليكون طريقاً للمُبتدئين بالنَّظر في علم الهَيئة وتركيب الأفلاك ، وطواليع البروج ، ودُوران الكواكب ، ويَقرُب تَصورُها في أَفكار المتعلَّمين ، ويسهل تأمُّلها للمتفكرين في ملكوت السُّموات والأرَضين الذين يقولون : ﴿ رَبُّنَا مَا خُلَقَتَ هَذَا بِاطِّلَا ﴾ سُبِحانكُ فَقِنا عذاب النَّار ، وقال الله تعالى : « وفي الأرضِ آياتُ للمُوقنين » . وقال: ﴿ وَكَذَلْكُ نَـُرِي إِبْرَاهِمَ مَلَكُوتَ السَّبُواتِ وَالأَرْضُ وَلَيَكُونَ مِنْ المُوقِنين ۽ .

## فصل في صفة الأقاليم وما في الربع المسكون من الأرض مع ما فيما من الجبال والبحار والبراري والأنهار والمدن وما في البحار من الجزائر والمدن

وقبلَ وصفها نحتاج أن نذكرُ صِفة الأرض وجهانها السِّت وكيفيَّة وقوفها في الهواء . أما الجهات فهي الشَّرق والغرب والجَّنوب والشَّمال والفوقُ والأَسفلُ . فالشَّرق من حيثُ تَطلُّعُ الشُّس ، والغرب من حيثُ ا تَغُرُبِ الشَّبس ، والجَنْوُبِ من حيثُ مَدارُ سُهُيَلٍ ، والشَّمالُ من حيثُ مدار ُ الجَدْي والفَرقَدَين ، والفَوقُ مما يلي السَّماء ، والأسفل مما يلي مركزالأرض. والأرض جسم مدوَّر مثلُ الكُرَّةِ وهي واقفة " في الهواء بأنَّ الله يجمَعُ جبالها وبجارها وبراريها وعماراتِها وخرابَها ، والهواءُ محيط بها من جميع جهاتها شرقيها وغربها وجنوبيها وشمالها ، ومن ذا الجانب ، ومن ذلك الجانب. وبُعدُ الأرضِ من السَّماء من جبيع جِهاتها مُتساوٍ ، وأعظمُ ا دائرة في بسيط الأرض ٢٥٤٥٥ ميلًا ٦٨٥٥ فرسخاً ، وقُـُطُـرُ هذه الدَّائرة هو قَـُطُو الأرض ٢٥٥١ ميلًا ٢١٦٧ فرسخاً بالتقريب . ومركز ُها هي نُقطة "مُتوهَّمة في عُمقها على نِصف القُطُّر وبُعدُها من ظاهر سطح الأرض ومن سطح البحر من جميع الجهات مُنتساوٍ ، لأن الأرض بجميع البحار التي على طَهرها كُرَة واحدة ، وليس شيء من ظاهير سطح الأرض من جميع جهايتها هو أسفَل الأرض كما يتوهم كثير من الناس ، من ليس له رِياضة " بالنظر في علم الهندَسة والمَيئة ، وذلك أنهم يتوهَّمون ويظنُّون بأن سطح الأرض من الجانب المقابل لموضعنا هو أسفَلُ الأرض ، وأن الهواء المُعيط بذلك الجانب هو أيضاً أسفَل من الأرض ، وأن النَّصف من فلك القَمر المُنحيطَ بالهواء هو أيضاً أسفَل من الهواء، وهكذا سايْر ُ طبقـات

الأفلاك كل واحد أسفل من الآخر حتى يأزم أن اسفل السافلين هو نصف الفاك المحيط الذي هو أعلى عليين في دائم الأوقات. وليس الأمركم توهموا لأن هذا وأي يتعقله الانسان من الصبا بالتوهم بغير روية ولا بُرهان ، فإذا ارتاض الانسان في علم الهيئة والهندسة تبيين له أن الامر بخلاف ما توهم قبل وذلك أن أسفل الأرض بالحقيقة هو نقطة وهمية في عنمق الأرض على نصف في فطرها وهو الذي يُسمى مركز العالم ، وهو عنمق باطنها بما يلي مركز ها من أي جانب كان من الأرض، لأن مركز الارض هو أسفل السافيلين، فأما سطحها الظاهر المنهاس للهواء ، وسطح البحار من جميع الجهات فهو فوق ، والهواء المحيط أيضاً من جميع الجهات .

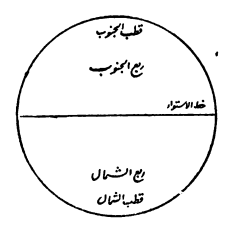
وفلك القبر هو فوق فلك الهواء ، وفلك عُطارد هو فوق فلك القبر ، وعلى هذا القياس سائر الأفلاك ، واحد فوق الآخر إلى الفلك التاسع الذي هو فوق كل فوق وهو أعلى علين ومقابله مركز الأرض أسفل السافلين. واعلم يا أخي أن الانسان أي موضع وقف على سطح الأرض من شرقها أو غربها أو جنوبها أو شالها ، أو من هذا الجانب أو من ذلك الجانب و وقو حيث كان ، فقد مه أبداً يكون فوق الأرض ، ورأسه إلى فوق ، عا يلي السماء ، ورجلاه أسفل ، عا يلي مركز الأرض ، وهو يوى من السماء نوفها ، والنصف الآخر يستره عنه حد به الأرض ، فإذا انتقل الانسان من نولك الموضع إلى الموضع الآخر ، ظهر له من السماء مقدار ما خفي عنه من ذلك الموضع إلى الموضع الآخر ، ظهر له من السماء مقدار ما خفي عنه من الجهة الأخرى ، وذلك المقدار كل تسعة عشر فرسخاً در جة من وكل فرسخ الملاق أميال ، كل ميل أدبعة آلاف ذراع ، كل ذراع ست قبضات ، كل قبضة أربع أصابع ، كل اصبع ست شعيرات .

### ذكر وقوف الارض في وسُط الهواء وسُبيه

وأما سبب ُ وقوف الارض في وسط الهواء ففيه أربعة ُ أقاويل ، منهـا ما قيل إن سبب وقوفها هو جذب القلب لها من جميع جهاتها بالسويّة ، فوجب لها الوقوف ُ في الوسط لما تساوت قو"ة الجذب من جميع الجهات ، ومنها ما قيل إنه الدفع ُ بمثل ذلك، فوجب لها الوقوف في الوسكط لما تساوت قوة الدفع من جميع الجهات ، ومنها ما قيل ان سبب وقوفهــــا في الوسط هو جذب ُ المركز لجميع أجزائها من جميع الجهات إلى الوسط، لانه لمـاكان مركز ُ الأرض مركز الفلك أيضاً ، وهو مغناطيس الاثقال يَعني مركز الارض وأجزاء الارض لمـا كانت كلُّمها ثقيلة " انجذبت إلى المركز وسَبق جزء واحد" وحصل في المركز ، ووقف باقي الاجزاء حولها يعني حول النُّقَط ، يطلبكل جزء منها المركز ، فصارت الأرض بجميع أجزائها كرة واحدة " بذلك السبب. ولما كانت أجزاء الماء أخف من أجزاء الارض ، وقف الماء فوق الأرض. ولما كانت أجزاء الهواء أخفُّ من أجزاء الماء، صار الهواء فوق الماء. والنارُ لما كانت أجزاؤها أَخْفُ من أجزاء الهواء صارت في العُلُو بما يلي فلكَ القمر . والوجه الرابع مـا قيل في سبب وقوف الأرض في وسُط الهواء هو خُصوصيَّة ' الموضع اللائق بها، وذلك ان الباري، عز" وجل"، جعل لكل جسم من الاجسام الكلِّياتِ يعني النار والهواء والماء والأرض موضعاً مخصوصاً هو أَلْيَقُ المُواضِعُ بِهُ ، وهكذا القبرُ وعُطارِهُ والزُّهُمَرَةُ والشُّبسُ والمرَّيخ والمشتري وزُحُل، جعل لكل واحدٍ منها موضعاً مخصوصاً في فلكه هو ثابت فيه والفلك يديره معه . وهذا القول أَسْبهُ الأَقاويلِ بالحق ، لان هذه العلَّة مستمر"ة في ترتيب الأفلاك السبعة والكواكب الشابنة والسيّارة ، والأركان الأربعة أعني النار والهواء والماء والارض ، وذلك أن الله ، تَباركَ وتعالى ، جعل لكل موجودي من الموجودات موضعاً مختص به دون سائر المواضع أو رتبة معلومة هي ألبق به من سائر المراتب .

### صفة الأرض وقسمة أرباعها

الأرض نصفها معطى بالبحر الاعظم المنصط، والنصف الآخر مكشوف؟ مثلها مثل بيضة عائصة نصفها في الماء والنصف الآخر ناتي من الماء. وهذا النصف المكشوف نصف منه خراب مما يسلي الجنوب من خط الاستواء، والنصف الآخر الذي هو الرابع المسكون بما يلي الشمال من خط الاستواء. وخط الاستواء هو خط متوهم ابتداؤه من المشرق إلى المغرب تحت مدار وأس بُرج الحمل ، والليل والنهار أبداً على ذلك الخط متساويان ، والقطبان هنالك ملازمان للأفق ، أحدهما بما يلي مدار سهيل في الجنوب ، والآخر في الشمال بما يلي الجدي ، وهذا مثال ذلك :



#### صفة الربع المسكون من الأرض

وفي هذا الربع الشّماليّ المسكون من الارض سبعة أُبجر كبار، وفي كل بجر منها عِدّة جزائر ؛ تكسير كلّ جزيرة منها عشرون فرسخاً ، إلى مائة فرسخ ، إلى ألف فرسخ . فمنها مجر الروم وفيه نحو خسين جزيرة ، ومنها

بحر ُ الصَّقالبة وفيه نحو من ثلاثين جزيرة ؛ ومنها مجر ُ جُر ْجانَ وفيه خس ُ جزائر ؛ ومنها بحر القُازُم ١ وفيه نحو من خس عشرة جزيرة ؛ ومنهـا بحر ُ فارس وفيه سبع ُ جزائر ؛ ومنها مجر ُ السُّند والهند وفيه نحو من ألف جزيرة؛ ومنها بجر الصين وفيه نحو سن مائتي جزيرة. وفي هذا الرُّبع أيضاً خبس عشرة بحيرة صِفاراً ؛ تكسير كل واحدة من عشرين فرسخاً إلى مائـة فرسخ ، إلى الف فرسخ، منها مالح ومنها عذب . وأما بجر الغرب وبجر يأجوج ومأجوج، وبجر الزُّنج، وبجر الزانج، والبحر الأخضر، والبحر المحيط فخارج عن هذا الرُّبع المسكون ، وكلُّ واحدٍ من هـذه الابحـُر شُعبة " وخليج" من البحر المحيط ، وكائمًا مالح . وفي هذا الرُّبع أيضاً مقدار ُ مِثنى جبل طوال ، منها ما طوله من عشرين فرسخاً إلى مائة فرسخ ، إلى الف فرسخ ، مختلف الالوان، ومنها ما يتــدُ طوله من المشرق إلى المغرب ، أو من الجنوب إلى الشَّمال ، ومنها ما يتنكُّب ٢ ما بين المشرق والجنوب، ومنها ما يتنكُّب ما بين المشرق والشَّمال؛ ومنها ما هو بين العُمر أن والمدن والقرى؛ ومنها ما هو في البراري والقفار ؛ ومنها ما هو في الجزائر والبحار . وفي هذا الرُّبع أيضاً مقدار مئتين وأربعين نهراً، طول كلِّ نهر منها من عشرين فرسخاً إلى مائة فرسخ، إلى الف فرسخ . فمنها ما جَريانه من المشرق إلى المغرب، ومنها ما جريانه من الغرب إلى الشرق ، ومنها من الشَّمال إلى الجنوب ، ومنها من الجنوب إلى الشَّمال؛ ومنها ما يتنكُّبُ من هذه الجهات . وكلُّ هذه الانهار تبتدىء من الجبال وتنتهي إلى البحار في جريانها، وإلى البطائح والبحيرات، وتسقى في بمرَّها المدن والقرى والسوادات؛ وما يفضل من مائها ينصب إلى البحار، ومختلط بماء البحر، ثم يصير بخاراً ويصمد في الهواء، وتتراكم منه الغيوم وتسوقه الرياح إلى رؤوس الجبال والبراري، ويمطر هناك ويسقي البلاد، وتجري الأودية والأنهار، ويرجع

١٠ القلزم : البحر الاحمر .

۲ يتنكب: ينتحي.

إلى البحار من الرأس، وذلك دأبها في الشتاء والصيف؛ ذلك تقدير العزيز العليم.
وفي هذا الرابع سبعة أقاليم تحتوي على سبعة عشر الف مدينة كبيرة ،
علكها نحو من الف ملك، كل هذه في ربع واحد من بسيط الأرض، وأما ثلاثة أرباعها الباقية فحكمها غير هذا .

#### صفة الاقاليم السبعة

الأقاليم هي سبعة أقسام ، خُطّت في الرّبع المسكون من الأرض ، كلّ إقليم منها كأنه بساط مفروش قد مُد طوله من المشرق إلى المغرب ، وعرضه من الجنوب إلى الشمال ، وهي مختلفة الطول والعرض ، فأطولها وأعرضها الإقليم الأول ، وذلك أن طوله من المشرق إلى المغرب نحو من ثلاثة آلاف فرسخ ، وعرضه من الجنوب إلى الشمال نحو مئة وخسين فرسخا ، وأقصرها طولا وعرضا الاقليم السابع ، وذلك أن طوله من المشرق إلى المغرب نحو من الفي وخمسمائة فرسخ ، وعرضه من الجنوب نحو من سبعين فرسخا . وأما سائر الاقاليم ففها بينهما من الطول والعرض ، وهذا ميثال ذلك ، والله أعلم بالصواب وإليه المرجع والمآب :



واعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، ان هذه الاقاليم السبعة ليست هي أقساماً طبيعية"، وكأنها خطوط وهمية " وضعتهـا الملوك " الأولون الذين طافوا الرُّبع المسكون من الأرض لتَعلم حدُّود البُلدان والممالك والمسالِك ، مثل أفريذ ون النَّبطي وتنبُّع الحِميري وسلمان بن داود الإسرائيلي ، عليهمـا السلام ، والإسكندر اليونانيّ وأزدَشير بن بابكُ الفارسي ، ليعلموا بها حدود البلدان والمسالك والممالك . وأما ثلاثة ُ أرباعهــا الباقية فمنعهم من سلوكها الجبال الشامخة والمسالك الوعرة ، والبحار الزاخرة والأهوية المتغيّرة المفرطة التغيُّر من الحرِّ والبرد والظلمة ؛ مثلُ ما في ناحية ا الشمال تحت مدار الجدِّي ، فان هناك برداً مُفرطاً جدّاً ، لأن سنة أشهر يكون الشتاء هناك ليلاكله ، فيُظلم الهواء ظُلمة شديدة ، وتجمُّد المياه بشدة البرودة ، ويُتلَف الحيوان والنَّبات ؛ وفي مُقابل هذا الموضع في ناحية الجَنوب حيثُ مَدارُ سُهَيل يكون نهاراً كلُّه ، سنة َ أشهر صيفاً ، فيَحمى الهواءُ ويصير ناراً سَموماً ويجترق الحيوان والنَّبات من شدة الحر ، فلا يُمكن السُّكني ولا السُّلوك هناك . وأما ناحية ُ المـَغر ب فيَمنَع ُ السُّلوكَ فيها البحر ُ المحيطُ لتلاطئم أمواجه وشدَّةِ 'ظلماته ؛ وأما ناحية المَشرق فيمنَع السُّلوكَ هناك الجبالُ الشامخةُ. فإذا تأمّلتَ وجدت النَّـاس محصوربن في الرُّبع المسكون من الأرض ، وليس لهم عِلْمٌ بالثلاثة أرباع الباقية .

واعلم أن الأرض بجميع ما عليها من الجبال والبحار بالنسبة إلى سعة الأفلاك ما هي الاكالنُقطة في الدَّائرة ، وذلك أن في الفلك ألفاً وتسعة وعشرين كوكباً ، أصغر كوكب منها مثل الأرض ثماني عشرة مرة ، وأكبرها مائة وسبع مرات ، فلشدة البعد وسعة الأفلاك تراها كأنها الدُّر المنثور على بساط أخضر . فإذا فكر الإنسان في هذه العَظمة تبين

له حِكمة الصَّانعِ وجلالة عَظَمته ، فينتبه من نَومِ الغفلة ورقدة الجهالة ، ويَعلَمُ أنه ما خُلَقَ هذه الأَشياءَ إلاَّ لأَمرِ عظيم ، وذلك قولُه تعالى : ﴿ مَا خَلَقَنَا السَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إلاَّ بَالْحَقَ ﴾ .

#### فصل في الحث على النظر في الأرض للاعتبار

اعلم يا أُخي بأن من دخَلَ الدُّنيا وعاش فيها زماناً طويلًا مشغولًا بالأكل والشُّرب والنُّكام ، دائباً في طلب الشَّهوات والحرُّس على جمع المال والأثاث ، واتخاذ البُنيان وعمارة الأرض والعَقارات ، وطلب الرّياسة مُتمنّياً الخلودَ فيها، تاركاً لطكب العلم، غافلًا عن معر فه حقائق الأشياء، مُهملًا لرياضة النفس ، متوانياً في الاستعداد للرَّحْلة إلى الدَّار الآخرة ، حتى إذا فني العمر' وقرَرْبَ الأَجِل ، وجاءت سَكرة' الموتِ التي هي مُفارَقة' النفسِ الجسَدَ ، ثمَّ خرجَ من هـذه الدَّارِ جاهِلًا لم يعرِ ف صورتها ، ولم يفكُّر في الآيات التي في آفافِها ، ولا اعتبر أحوالَ موجوداتِها ، ولا تأمُّلَ الأمور المحسوسة التي شاهد فيها ، فمَثَكُـنُهم مَثَلُ قوم دخلوا إلى مدينة ملك ي عظيم حكيم عادل رحيم قد بناها بجكمته ، وأعد فيها من طرائف صنعته ما يُقَصِّر الوصف عنها إلاَّ بالمُشاهَدة ِ لها ، ووضَعَ فيها مائدة " قوتاً للواردين إليها وزاداً للرَّاحلين عنها ، ثم دعا عباداً له إلى حَضرتِه ليمنحَهم بالكرامة ، وأمرهم بالورود إلى تلك المدينة في طريقهم ، لينظروا إليها ويُبصروا ما فيها ، ويتفكروا في عجائب مصنوعاته ويعتببروا غرائب مُصوَّراته ، ليَروضَ بها نفوسَهم ، فيصيرون برؤيتها ومعرفتها حُكماة أُخياراً ، فيُضلاء ، فيصلون إلى حضرته ، ويستحقون كرامته ، فوردها قوم ليلًا فباتوا طول ليلتهم مشغولين بالأكل والشُّرب واللَّعيب واللَّهو ، ثم خَرجوا منها سَحَراً لا يدرون من أيِّ باب دخلوا ، ولا من أيَّها خرجوا ، ولا رأوا مما فيها شيئاً من آثار

حِكمت وغرائب صُنعته ، ولا انتفعوا بشيء منها أكثر من تمتُعبِهم تلك اللَّيلة بالأكل والشُّرب حَسْب .

فهكذا حُكم أبناء الدُّنيا الواردين إليها جاهِلين ، الماكثينَ فيها متحيِّرينَ مُكرَهين ، المُنكرين أمر الدَّار الآخرة ، الرَّاحلين عنها كما قال الله ، جلَّ ثناؤه : « ومن كان في هذه أعمَى ، فهو في الآخرة أعِمى وأَضَلُ سبيلًا » وقال كَنْمَّا لَهُم: وضُمُّ بُكُمْ عُمِي فَهُم لا يَعْقِلُونَ، بأَمْرِ الآخِرة ، فأُعيذُكُ أيها الأخُ البارُ الرَّحيم أن تكون منهم ، بل كن من الذين مدحهم عزَّ وجلَّ فقال ، جَلَّ ثناؤه : « تلك الدَّارُ الآخِرة ُ نجعَلُها للذِين لا يريدون عُلوًّا في الأرض ولا فساداً ، والعاقبة' للمُتَّقين ، وحكى قولهم لما تمنُّوا عَرَضَ الدُّنيا حين قالوا: «يا ليت لنا مِثلَ ما أُوتِيَ قارون ُ إِنه لذو حظٌّ عظيم، وقال الذين أُونُوا العِلمَ بجقيقة أَمر الآخرة ﴿ وَيُلْكُمُ \* \* تُتُوابُ الله خير ۖ لمن آمَنَ ـَ وعمِل صالحًا ، ولا يلقَّاها إلاَّ الصابرون» « وما يلقَّاهَا إلاَّ الذين صَبروا ، وما يلقَّاها إِلاَّ ذُو حظٌّ عظيم ، وفَّقكَ الله أيها الأَخُ البار الرحيم للسَّدادِ ، وهداك للرُّشادِ وجبيع َ اخو اننا حيث كانوا في البـلاد . وإذ قد فرَغنا من ذكر ِ الأرض ووصَفنا الرُّبعَ المسكونَ ، نويد أن نذكرُ الأقاليم السَّبعة ونبيِّنَ حدودَها طولاً وعرضاً ، وما في كل إقليم من المدن الكبار والجبال والأنهار الطُّوال .

فاعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن حدود الاقاليم مُعتبرة بساعات النهار وتفاوت الزيادة فيها، وبيان ذلك انه إذا كانت الشمس في أول برج الحمكل كان طول الليل والنهار وساعاتهما تتساوى في هذه الأقاليم كلها فإذا سارت الشمس في درجات برج الحمكل والثور والجوزاء الأقاليم كلها فإذا سارت الشمس في درجات برج الحمكل والثور والجوزاء الذي هو أول المختلفت ساعات نهار كل إقليم ، حتى إذا بلغت آخر الجوزاء الذي هو أول السرطان ، صار طول النهار في وسط الاقليم الأول ثلاث عشرة ساعة "، وفي وسط الإقليم الثالث أربع وسط الإقليم الثالث أربع

عشرة ساعة ، وفي وسط الاقليم الرَّابع أربع عشرة ساعة "ونصفاً ، وفي وسط الاقليم الحامس خمس عشرة سواء " ، وفي وسط الاقليم السادس خمس عشرة ونصفاً ، وفي وسط الاقليم السابع ست عشرة سواء ، وفي المواضع التي عَرضُها ست وستون درجة "وما زاد إلى تسعين درجة "يصير نهاراً كله ، وشرح كيفيتها طويل مذكور " في المجسطي .

واعلم ان معنى كلِّ طول بلدة ومدينة هو بُعدُها من أقصى المغرب ؟ ومعنى عرضها هو بُعدُها من خط الاستواء ، وخط الاستواء هو الموضع الذي يكون الليل والنهار هناك أبداً متساويين . فكل مدينة على ذلك الخط فلا عَرض لها ؛ وكلُّ مدينة في أقصى المغرب فلا طول لها أيضاً . ومن أقصى المغرب إلى أقصى المشرق مائة وغانون درجة "، مقدار كل درجة تسعة عشر فرسخاً ، وكلُّ مدينة طولُها تسعون درجــة ولهي في وسَطِّ من المشرق والمغرب ، وما كان أكثر فهي إلى المشرق أقرب ، ومـا كان أقل فهي إلى المغرب أقرب ' ، وكل مدينتين إحداهما أكبر ُ طولاً وعرضاً فهي إلى المشرق والشمال أقرب من الأخرى ، والتفاوت الذي يكون بينهما في العرض كل الله المرض كل درجة تسعة عشر فرسخاً بالتقريب ؛ وأما تفاوتهُما في الطول فمختلف ، فما كان منها على خط الاستواء ، فكل درجة في الطول تسعة عشر فرسخاً ، وما كان في الاقليم الأول فكلُّ درجة سبعة عشر فرسخاً، وما كان في الثاني فكلُّ درجة ِ خمسة عشر فرسخاً ، وفي الثالث كل درجة ِ ثلاثة عشر فرسخاً ، وفي الرَّابِع كُلُّ درجة مشرة فراسخ ، وفي الحامس كل درجة سبعة فراسخ ، وفي السادس كلُّ درجة ٍ خمسة فراسخ ، وفي السابع كل درجة ٍ ثلاثة فراسخ .

#### اسماء المدن الكيار:

التي لبست في الاقاليم السبعة ، وهي كل مدينة عَرضُهـا أقـل من اثنتي عشرة درجة ما يلي خط الاستواء أولها بما يلي الشرق .

| العرض | الطو ل       | أسماء المدن           |
|-------|--------------|-----------------------|
| با    | قكب          | بشمير من الهند        |
| ط     | <b>ن</b> ب   | جزيرة كوك من الهند    |
| •     | عب           | مدينة الطيب من السند  |
| ٣     | عبا          | حَضْرَمُو ْت من اليمن |
| يب    | <del>س</del> | رعاء من الحبشة        |
| يا    | ع            | كوكو من الحبشة        |

الاقليم الأول لزُحَل، وطوله من المشرق إلى المغرب ٩٥٥٥ ميلًا، ٣١٨٥ فرسخاً ، وعرضُه من الجنوب إلى الشمال ٤٤٥ ميلًا ، ١٤٦ فرسخاً ، وحدُّه الأول مما يلي خطُّ الاستواء ، حيث يكون ارتفاعُ القُطب الشمالي ثلاث عشرة درجة "غيرَ رُبع ، وساعاتُ نهاره الأطول اثنتـا عشرة سـاعة ونصف " وربع ، ووسطه حيث يكون ارتفاع القطب عن الأفق ست عشرة درجة وثلثي درجة ، وساعات ُ نهاره الأطولِ ثلاث عشرة ساعة ، وحدُّه الثاني حيث يكون ارتفاع القُطب عشرين درجة ونصفاً ، وطول نهار ، الأطول ثلاث عشرة ساعة وربع ً. وفي هذا الإقليم من الجبال الطوال نحو ٌ من عشرين جبلًا، منها ما طوله من عشرين فرسخاً إلى مائة فرسخ ، إلى ألف فرسخ ، وفيه أيضاً مقدارُ ثلاثين نهر آ طوالاً ، منها ما طولُه من عشرين فرسخاً إلى مائة فرسخ ، إلى الف فرسخ ، وفيه من المدن المعروفة الكبار نحو" من خمسين مدينة . وابتداء هذا الإقليم من المشرق على شمال جزيرة الياقوت ، فيمر على بلاد الصين مما يلي الجنوب، ثم يمر على شمال بلد سَرَ نديب، ثم يمر على وسَط بلاد الهند ، ثُمّ يمر ُ على وسط بلاد السّند ، ثم يقطع بجر َ فارس بما يلي الجنوب بلادَ عُمان ، ثم يمر على وسط بلاد الشَّحْر ، ثم يمر على وسط بلاد اليمن ، ثم يقطع بجر القُلز ُم ِ هناك ، وبمر على وسط بلاد الحَبشة ، ويقطع نيل مصر

هناك ، ثم يمر على بلاد النُّوبة ، ثم يمر على وسط بلاد البَربر وبلاد البواي ، ثم يمر على جنوب بلاد مرطانة ، وينتهي إلى بحر المغرب ، وعامّة أهـل ِ هذه البلدان سُود .

#### أسماء المدن الكبار:

التي في هذه الأقالم ، وهي كلّ مدينة عَرضُها من ثلاث عشرة درجة ً إلى عشرين درجة ً ، فأولها ما يلي المشرق :

| العرض      | الطو ل | أسباء المدن               |
|------------|--------|---------------------------|
| طظ         | سد     | مدينة في أقصى الصين       |
| یب         | قل     | مدينة في جزيرة من الصين   |
| <b>بو</b>  | نکه    | اسقريار وهي من الصين      |
| بو         | في     | ماسيوفا من الهند          |
| بط         | قدل    | حارون من الهند            |
| يح         | 44     | سقلي من السند             |
| یح         | سد     | عمان من بلاد الغرب        |
| ود         | سد     | الميد من السند            |
| 40-        | بح     | مدينة أخرى على البحر ميلا |
| <b>'</b> . | J      | عدن من اليبن              |
| ন          | بب     | دنقلة من بلاد نوبة        |
| শ          | ب      | كوص وواعلة منه            |
| يط         | এ      | ملكة الحبشة               |
| يط         | کو     | حرمی الکبری               |
|            |        |                           |

الإقليم ُ الثاني للمشتري ، وطوله من المشرق إلى المغرب ٧٦٥٥ ميـلًا ،

وعرضُه من الجنوب إلى الشَّمال ٢٠٠ ميل، وحَدُّه الأول بما يلي إقليم زُحَل . ﴾ حيثُ يكون ارتفاعُ القُطب عشرين درجة " ونصفاً، فطول نهاره الأَطولُ ثلاثَ عشرة َ ساعة ً ورُبع ، ووسَطهُ حيث بكون ارتفاع القُطب أربعا وعشرين درجة وست دقائق ، ونهاره الاطول ثلاث عِشرة ساعة " ونصف" ، وحدُّه الثاني حيث يكون ارتفاع ُ القُطبِ من الأفق سبعاً وعشرين درجة ً ونصفاً ، ونهاد ُ و الاطول ُ ثلاث عشرة ساعة ً ونصف ُ ور ُبع ُ . وفي هـذا الاقليم من الجبال الطُّوال نحو من سبعة عشر ميلًا ، ومن الأنهار الطُّوال مثل ذلك ، ومن المدن المعروفة الكبار نحو من خمسين مدينة . وابتداء هذا الإقليم من المشرق ويمرّ على وسَط بلاد الصين ، ثم يمرّ عـلى شمال بلاد سر تديب ، ثم ير على بلاد الهند ما يلى الشمال ، ثم ير على بلاد قندهار ، ثم يمر" على وسَطَ كَابُلَ وشُمَال بلاد السِّند وجَنوب بلاد مكران ، ثم يُقطعُ ُ بجر َ فارس وير على بلاد عنمان ، ثم ير على وسط بلاد العرب ، ثم يقطع بجر القُلز ُم وير على شَمَال بلاد الحبشة وجَنوب بلاد صعيد مصر ، فيقطع نيل مصر َ هناك ، ثم يمر على وسكط بلاد الزقة وإفريقية ، ثم يمر على بشكال بلاد البَربر وجَنوب بلاد القيْروان ، ثم يمرّ على وسَط بلاد مرطانة ، وينتهي إلى بجر المغرب. وأكثرُ أهل ِ هذه البلدان ألوانهم من بين السُّمرة إلى السُّواد.

فمن المدُن الكِبار التي في هذا الإقليم أولهُا بما يلي المشرِق في أقصى بلاد الصين ، وهو كلُّ مدينة عرضُها من ك إلى كرك وأولها بما يلي المشرق :

| أسهاء المدن     | الطو ل | العرض |
|-----------------|--------|-------|
| ط ما من الصين   | فہد    | ধ     |
| طفو لا من الصين | حا     | 4     |
| طوانيا من الصين | فم     | کد    |
| قرى من الهند    | فد     | اكد   |

| العرض | الطول  | اسماء المدن          |
|-------|--------|----------------------|
| كد    | فبا    | مدينة في سفح جبل منه |
| کب    | بح     | الغمرة من السند      |
| کع ل  | مز     | البرور منه على البحر |
| كدك   | کب     | الدميل منه           |
| کدم   | عرمه . | ديار تلي منه         |
| کاد   | عامه   | اليمامة من الحجاز    |
| کب    | يج     | طائف من اليمن        |
| 5     | مو     | مكة من نهامة         |
| 5     | سه     | يَثرِب مدينة الرسول  |
| كوب   | به ل   | إخميم من صعيد مصر    |
| Þ     | له     | إفريقية من الغرب     |
| 8     | 4      | بلاد السواني         |

الاقليمُ الثالث للبر يبخ ، وطوله من المشرق إلى المغرب ١٢٥٥ ميلاً ، وعرفُه من الجنوب إلى الشمال ٢٥٥ ميلاً ، وحدُّه من سبع وعشرين درجة ونصف إلى ثلاث وثلاثين درجة وثلاثين دقيقة ، ووسطه حيث يكون ارتفاع القُطب عن الأفق ثلاثين درجة ونصفاً وخمساً ، ونهار والأطول أربع عشرة ساعة سواء. وفي هذا الاقليم من الجبال الطوّال ثلاثة وثلاثون جبلاً ، ومن الانهار الطوال اثنان وعشرون نهراً ، ومن المدن المعروفة الكبار مئة وغان وعشرون مدينة ، وابتداء هذا الاقليم من المشرق ، فيمر على شمال بلاد الصين وجنوب بلاد يأجوج ، ثم يمر على شمال بلاد المند وجنوب بلاد التُرك ، ثم يمر على بلاد قندهار ، ثم على بلاد مكران ، التُرك ، ثم على جنوب بلاد سجستان ، ثم يمر على وسط بلاد كر مان ، ثم يمر على بلاد كو مان ، ثم يمر على بلاد كر مان ،

فارس بما يلي البحر ، ثم يمر على بلاد العراق بما يلي الجنوب ، ثم يمر على جنوب بلاد ديار بكر وشمال بلاد العرب ، ثم يمر على وسَط الشام ، ثم يمر على بلاد مصر ، ويمر على بلاد الإسكندرية ، ثم يمر على وسط بلاد مرماريق، ثم يمر على وسط بلاد القادسية ، وعلى وسط بلاد القيروان ، ثم يمر عن بلاد طنجة ، وينتهي إلى مجر المغرب ؛ وأكثر أهل هذه البلدان سُمر .

#### اسماء المدن التي في الاقليم الثالث:

وهي كل مدينة عرضها من (كَرَكُ إلى الحرَم) أولها بما يلي المشرق:

| العرض | الطو ل       | اسماء المدن          |
|-------|--------------|----------------------|
| کج    | مح           | اراندا من الصين      |
| لب    | فك           | القندهار من الهند    |
| طل    | صدية         | كابل من بلاد الهند   |
| J     | صب           | رویح من سجستان       |
| لو    | لح           | برمكر ان             |
| A     | عج           | السرحان من كرمان     |
| A     | 46           | شیراز من فارس        |
| لب    | عد           | الاهواز من خوزستان   |
| لخ    | سط           | البصرة من العراق     |
| له    | 4            | الكوفة من العراق     |
| لب    | لو           | دمشق من الشام        |
| كط    | لزم          | بيت المقدس من فلسطين |
| A     | <del>س</del> | الفسطاس من مصر       |
| Kar   | لانه         | الاسكندرية بطليموس   |
| له    | 크            | القيروان من المغرب   |
| لح    | صه           | طنجة من المغرب       |
|       |              |                      |

الاقليمُ الرابع للشمس؛ طوله من المشرق إلى المغرب ٧٨٥٥ ميلًا ، وعرضه من الجنوب إلى الشمال ٣٥٥ ميلًا ، وحديه من ثلاث وثلاثين درجة وثلاثين دقيقة إلى تسع وثلاثين درجة ، ووسكله حيث يكون ارتفاع القُطب عن الأَفق سنتاً وثلاثين درجة وخمسين دقيقة ، ونهاره الاطول ُ أَربع عشرة ساعة ونصف . وفي هذا الاقليم من الجبال الطُّوال خمسة وعشرون جبلًا ، ومن الأنهار الطوال اثنــان وعشرون نهراً ، ومن المدن المعروفــة الكبار نحو من ماثتين واثنتي عشرة مدينة . وابتداء هذا الاقليم من المشرق فيمر على شُمال بلاد الصين وجَنوب بلاد يأجوج ومأجوج ، ثم يمر" على الترك بما يلي الجَنوب وشمال بلاد الهند وطنخارستان ثم ير" على شمال بلاد بكخ باسيان ، ثم ير" على شمال بلاد مكران ، ثم يمر على وسط بلاد سيجستان ، ثم بلاد كرمان ، ثم بلاد فارس ، ثم بلاد خوز ِستان ، ثم يمر" عـلى وسط بلاد العراق ، ثم يمر على وسط ديار ربيعة وديار بكر، ثم يمر على جنوب بلاد الثغر وشمال بلاد الشام، ويمر على وسط بحر الروم وجزيرة قبرص ، ويمر في البحر على شمال بلاد مصر والاسكندرية ، ثم يمر علىجزيرة صقيلتية وشمال بلاد مرماريقي وبلاد القادسيّة وبلاد القَيروان وبلاد طنجة ، وينتهي إلى مجـر المغرب. وأكثر أهـل هذه البلدان ألوانهم ما بين السُّمرة والبياض. وهذا الاقليم هو إقليم الانبياء والحكماء لانه وسط لأقالم ، ثلاثة منها جنوبية وثلاثة شمالية، وهو أيضاً قسمة ُ الشمس النيِّر الاعظم . وأهل هـذا الاقليم أعدلُ الناس طباعاً وأخلاقاً . ثم بعده الاقليان اللذان عن جنبيه أعنى الثالث والخامس . فأما الاقاليم الباقية فأهلها ناقصون عن طبيعة الأفضل ، لأن صُورَهم سمجة وأخلاقهم وحشية مثل الزنج والحبَشة . وأكثر الأمم الذين هم في الاقليم الاول والشاني ، وكذلك الأمم الذين هم في الاقليم السادس والسابع مثل ُ يأجوج ومأجوج والبلغار والصقالبة وأمثالهم ، وهي كل مدينة عرضُها من لح م إلى لط .

| الطو ل       | العرض | اسباء المدن           |
|--------------|-------|-----------------------|
| قف           | كط    | كاشفر من بلاد الصين   |
| ص            | لط    | نفت من بلاد الترك     |
| صدك          | لور   | سمرقند من وراء النهر  |
| 4.           | نوو   | بلخ من خراسان         |
| قد           | لح    | هراة من خراسان        |
| وح           | لو    | مرو من خراسان         |
| لو           | لح ر  | نیسابور من خراسان     |
| عدك          | لزمه  | جرجان من الجبل        |
| عد           | ڸي    | آمل من طبرستان        |
| . <b>4</b> E | لدمه  | الري من فارس          |
| عدم          | ع لح  | الديلم وجيلان         |
| عح لو        | لدك   | اصفهان من فارس        |
| سط           | مومي  | همذان من بلاد ماهان   |
| ماله         | ন খ   | بغداد من العراق       |
| سو           | لح    | الموصِل من ديار ربيعة |
| لح           | لدنب  | حلب من الشام          |

الاقليم الخامس للزهمَرة، وطوله من الشرق إلى الغرب ٧٤٥٥ ميلًا، وعرضه من الجنوب إلى الشمال ٢٥٥ ميلًا، وحده من تسع وثلاثين درجة إلى ثلاث وأربعين درجة ونصف، ووسطه من حيث يكون ارتفاع القطب إحدى وأربعين درجة وثلثاً، ونهاره الأطول ١٥ ساعة "سواة".

وفي هذا الإقليم من الجبال الطوال نحو من ثلاثين جبـلًا ، ومن الأنهـار الطوال نحو من خمسة عشر نهراً ، ومن المدن المعروفة الكبار نحو من ماثتي

مدينة . وابتداؤه من المشرق فيمر على وسط بلاد يأجوج ومأجوج ، ويمر على وسط بلاد ما على وسط بلاد الترك وعلى بلاد فرغانة وبلاد اسبيجاب وعلى وسط بلاد مسال بلاد وراء النهر ، ويقطع جَيعون ، وعلى وسط بلاد خرراسان وعلى شمال بلاد سيجستان و كر مان وعلى شمال بلاد فارس ووسط بلاد الرسي والمهان ، وعلى شمال بلاد العراق وجنوب بلاد أذر بيجان ، وعلى وسط بلاد أرمينية وشمال بلاد النغر ، ويمر على وسط بلاد الروم ويقطع خليج فسطنطينية هناك ، ويمر على شمال بجر الروم ووسط بلاد رومية ويمر على جنوب هيكل هناك ، وعلى وسط بلاد الأندلس ، وينتهي إلى بجر المغرب . وأكثر أهل هذه البلدان بيض ، وهي كل مدينة عرضها من لط إلى مج ك .

| اسماء المدن              | الطو ل | العرض        |
|--------------------------|--------|--------------|
| بلاد يأجوج ومأجوج        | lea    | سع           |
| بلاد خاقان من الترك      | فو     | مت           |
| الطراز من بلاد الترك     | يول    | م که         |
| اسبيجاب من السند         | صح     | ٢            |
| خُو ارّزُم من وراء النهر | فيه    | مو           |
| أرْدَ بيل من أذرَ بيجان  | عح     | ٢            |
| أخلاط من أرمينية         | مبر    | لط له        |
| مككطئية من أدمينية       | سا     | لط           |
| ماقارونية                | ٨      | کد طر        |
| رومية الكبرى من الروم    | کع     | <del>ح</del> |
|                          |        |              |

الاقليم السادس لعُطارِد ، وطوله من المشرق إلى المغرب ٧٥٥٥ ميـلا ، وعرضه من الجنوب إلى الشمال ٢٥٥ ميلا ، وحديم من ثلاث وأربعين درجة وربع ، ووسطه حيث يكون ارتفاع القطب

خمساً وأربعين درجة وخمسين دقيقة ، ونهاره الأطول خمس عشرة ساعة ونصف .

وفي هذا الاقليم من الجبال الطوال نحو" من اثنين وعشرين جبلا ، ومن المسدن المروفة الكبار نحو الأنهار الطوال نحو اثنين وثلاثين نهراً ، ومن المسدن المروفة الكبار نحو تسعين مدينة . وابتداؤه من المشرق فيمر على شمال بلاد يأجوج ومأجوج ، وعلى جنوب بلاد الثغر ، وعلى وسط بلاد خاقان وجنوب بلاد كياك ، وعلى شمال بلاد السيجاب ، وعلى شمال بلاد السيعد وما وراء النهر ، وعلى وسط بلاد خوار زم ، وعلى شمال بلاد جر جان وطبر ستان والديلم وكيلان ويقطع بحر طبرستان ، وعلى وسط بلاد أدربيجان ، وعلى وسط بلاد أرمينية وملطية على شمال بحر سطس وعلى شمال وعر على وسط بلاد مقدونية ، وعلى وسط إلى الشمال ؛ وعلى جنوب بحر الصقالية ، وعلى شمال هيكل الزمورة ، وينتهي إلى بحر وير على جنوب بحر الصقالية ، وعلى شمال هيكل الزمورة ، وينتهي إلى بحر المغرب . وأكثر أهل هذه البلدان ألوانهم ما بين الشرق ، والذ أعلى .

الاقليم السابع القمر، طوله من المشرق إلى المغرب ٢٦٥٥ ميلاً، وعرضه من الجنوب إلى الشمال ١٨٥ ميلاً، وحد من سبع وأربعين درجة وربع إلى خمسين درجة ونصف ، ووسطه حيث يكون ارتفاع القطب عن الأفق غانياً وأربعين درجة وثلثين ، وطول نهاره الاطول ست عشرة ساعة سواء . وفي هذا الاقليم من الجبال الطوال نحو من عشرة جبال، ومن الانهار الطوال نحو من أربعين نهراً ، ومن المدن المعروفة الكبار نحو من اثنتين وعشرين مدينة . وابتداؤه من المشرق فيمر على جنوب بلاذ يأجوج ومأجوج وبلاد سجستان وبلاد غرغر، وعلى بلاد كياك، وعلى جنوب اللأن ، وعلى شمال بحر جرجان وبلاد خنخ ، وعلى جبل باب الأبواب ، وعلى وسط بحر سطس ، وعلى حبوب وبلاد خنخ ، وعلى جبل باب الأبواب ، وعلى وسط بحر سطس ، وعلى

جنوب بلاد جُرجان وشال بلاد مقدونية ، وعلى جنوب بجر الصقالبة ، وجنوب جزيرة الريّ ، وينتهي إلى بجر المغرب . وأكثرُ أهل هذه البلدان ألوانهم ماثلة إلى الشُّقرة ، وهي كل مدينة عرضُها من مز به إلى مط ، أولها ما يلي المشرق :

| العرض | الطو ل | أسماء المدن           |
|-------|--------|-----------------------|
| مع ب  | গ্ৰ ১  | بلاد يأجوج            |
| عالا  | ماكه   | بلاد كياك من التوك    |
| عح    | لطم    | بلاد الجزائر من الترك |
| مب    | مت     | جزیرة من مجر جرجان    |
| کو که | موله   | مراغة من أذربيجان     |
| مط د  | م لا   | جبل باب الأبواب       |
| كوكه  | مب     | بلاد بيحر             |
| س     | h      | بلاد هقطه من الروم    |

# فصل في خواص الاقاليم

واعلم يا أخي بأن في كل اقليم من هذه الاقاليم السبعة ألوفاً من المدن تزيد وتنقُص، وفي كل مدينة أمم من الناس مختلفة ألسنتهم والوانهم وطباعهم وآدابهم ومذاهبهم وأعمالهم وصنائعهم وعاداتهم، لا يشبه بعضهم بعضاً. وهكذا حُكم حيوانها ومعادنها ، مختلفة الشكل والطعم واللون والرائحة . وسبب ذلك اختلاف أهوية البلاد وتربة البقاع وعذوبة المياه ومملوحتها ، وكل هذا الاختلاف بجسب طوالع البروج ودرجاتها على آفاق تلك البلاد، مجسب بمرات الكواكب على مُسامَتات تلك البيقاع ، ومطارح شعاعاتها من الآفاق على الكواكب على مُسامَتات تلك البيقاع ، ومطارح شعاعاتها من الآفاق على

تلك المواضع . وهذه جملة يطول شرحها. وذ كر ان ملكاً من الأولين أمر وقتاً من الزَّمان بأن تُعدَّ المدن المسكونة من الرُّبع المسكون من الأرض، فو ُجد سبعة عشر الف مدينة سوى القرى .

واعلم بأنه ربما يزيد عدد مدن الارض وينقُص ، وذلك بحسب مُوجِبات أحكام القر انات وأدوار الافلاك الألوف، وذلك أن بالقر انات الدّالة على قوة السعود ، واعتدال الزمان ، واستواء طبيعة الاركان، وبحيء الانبياء ، وتواتر الوحي ، وكثرة العلماء ، وعدل الملوك ، وصلاح أحوال الناس ، ونزول بركات السماء بالغيث ، تزكو الارض والنبات ، ويكثر توالد الحيوان ، وتعمر البلاد ويكثر بنيان المدن. وبالقرانات الدّالة على قوة النحوس وفساد الزمان ، وخروج المزاج عن الاعتدال ، وانقطاع الوحي ، وقلة العلماء ، وموت الاخيار ، وجور الملوك ، وفساد أخلاق الناس وسوء اعمالهم واختلاف آدائهم ، يُمنع نزول البركات من السماء بالغيث فلا تزكو الارض ، ويجف النبات ، وبهلك الحيوان ، وتخرب المدن في البلاد .

واعلم يا أخي بأن أمور هذه الدُّنيا دُوَلَ ونُوَبَ تدور بين أهلها قرناً بعد قرن ، ومن أمة إلى أمة ، ومن بلد إلى بلد .

#### فصل

واعلم بأن كل دولة لها وقت منه تبتدي ، وغاية اليها ترتقي ، وحد اليه تنتهي ؛ فإذا بلغت إلى أقصى غاياتها ومدى نهاياتها تسارع اليها الانحطاط والنقصان ، وبدا في أهلها الشؤم والحيذلان، واستأنف في الآخرين من القوة والنشاط والظهور والانبساط، وجعل كل يوم يقوى هذا ويزيد، ويضعف ذاك وينقص ، إلى أن يضمحل الاول المقدم ويستمكن الآتي المتأخر . والمثال في ذلك مجاري أحكام الزمان ، وذلك أن الزمان كله نصفان ، نصفه نهاد

مضي ، ونصفه ليل مُظلم ، وأيضاً نصفه صيف حار" ، ونصفه شتاه بارد ، ومما يتداولان في مجيئهما وذهابهما ، كلما ذهب هذا ، رجع هذا ، وتارة يزيد هذا ، وينقص هذا ، وكلما نقص من أحدهما ، زاد في الآخر بذلك المقدار ، حتى إذا تناهيا إلى غايتهما في الزيادة والنُقصان ، ابتدأ النقص في الذي تناهى في الزيادة ، وابتدأت الزيادة في الذي تناهى في النقصان ، فلا يزالان هكذا إلى أن يتساويا في مقداريهما ، ثم يتجاوزان على حالتهما إلى ان يتناهيا في غايتهما من الزيادة والنقصان ، وكلما تناهى أحدهما في الزيادة ظهرت قو "ته في دولة أهل المير: تارة تكون الدولة والقوة وظهور الافعال في العالم لأهل الحير ودولة أهل الشر: تارة تكون الدولة والقوة وظهور الافعال في العالم لاهل الشر، كما ذكر الله ، عز وجل"، وقال: « وتلك الايام نداولها بين الناس »، الشر، كما ذكر الله ، عز وجل"، وقال: « وتلك الايام نداولها بين الناس »،

#### فصل

وقد نرى أيها الاخ البار الرحم، أيدك الله وإيانا بروح منه، انه قد تناهت دولة أهل الشر وظهرت قوتهم وكثرت أفعالهم في العالم في هذا الزمان، وليس بعد التناهي في الزيادة الا الانحطاط والنقصان. واعلم بأن الدولة والملك ينتقلان في كل دهر وزمان ودور وقران من امة إلى امة ، ومن أهل بيت إلى أهل بيت ، ومن بلا إلى بلا .

واعلم يا أخي أن دولة أهل الحير يبدأ أولها من قوم عُلماء حكماء وخيار في ضلاء يجتمعون على رأي واحد ، ويتفقون على مذهب واحد ودين واحد ، ويعقدون بينهم عهداً وميثافاً ان لا يتجادلوا ولا يتقاعدوا عن نصرة بعضهم بعضاً ، ويكونون كرجل واحد في جبيع أمورهم ، وكنفس واحدة في

جبيع تدبيرهم فيا يقصدون من نبُصرة الدين وطلب الآخرة ، لا يبتغون سوى وجه الله ورضوانه جزاء ولا شكوراً ، فهل لك ايها الأخ البار" الحكم، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن ترغب في صحبة إخوان لك نصحاء ، وأصدقاء لك أخيار فضلاء ، هذه صفتهم ، بأن تقصد مقصدهم ، وتتخلق بأخلاقهم ، وتنظر في علومهم لتعرف مناهجهم ، وتكون معهم ، وتنجو بمفازاتهم ، لا يمسهم السوء ولا هم يجزنون ، وفقك الله أيها الأخ وجميع اخواننا للصواب بفضله ومنة . حسبننا الله ونيعم الوكيل ، نيعم المولى ، ونيعم النصير ، والحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على نبية محمد وآله .

# الرسالة الخامسة من القسم الرياضي

#### في الموسيقى

#### بسم الله الرحمن الوحيم

وإذ قد فرغنا من ذكر الصنائع العلمية الروحانية التي هي أجناس العلوم، ومن ذكر الصنائع العلمية الجسمانية التي هي أجناس الصنائع ، وبيئت ماهية كل واحدة منهما ، وكميّة أنواعهما ، وما الأغراض المطلوبة منهما في رسالتين لنا ، فنريد أن نذكر في هذه الرسالة الملقيّة بالموسيقي الصناعة المركبة من الجسمانية والروحانية التي هي صناعة التأليف في معرفة النيّسب، وليس غرضنا من هذه الرسالة تعليم الغناء وصنعة الملاهي ، وان كان لا بد من ذكرها، بل غرضنا هو معرفة النيّسب وكفيّة التأليف اللذين بهما وبمعرفتهما يكون الحذق في الصنائع كليّها .

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن كل صناعة تُعمَل باليدين ، فإن الهيولى الموضوعة فيها الما هي أجسام طبيعية ، ومصنوعاتها كلّمها أشكال جسمانية ، إلا الصناعة الموسيقية فإن الهيولى الموضوعة فيها ، كلّمها جواهر وحانية ، وهي نفوس المستمعين، وتأثيراتها فيها مظاهر كلّمها روحانية أيضاً. وذلك ان ألحان الموسيقى أصوات ونعَمات ، ولها في النفوس تأثيرات كتأثيرات صناعات الصّناع في الهيوليّات الموضوعة في صناعتهم ، فمن تلك

النغمات والاصوات ما يحر"ك النفوس نحو الاعمال الشاقة ، والصنائع المتعبة ، وينشطها ويقو"ي عزماتها على الافعال الصعبة المنتعبة للأبدان ، التي تُبذّل فيها مُهج ُ النفوس وذخائر الاموال ، وهي الالحان المنشجعة التي تنستعمل في الحروب ، وعند القتال في الهنيجاء ، ولا سيا إذا غنتي معها بأبيات موزونة في وصف الحروب ومديح الشجعان ميثل قول القائل :

لو كنت من ماذن لم تَستَبِح إبلي بنو اللقيطة من 'ذهل بن شكبانا

ومثل ِ قول البسوس بنت مُنقذ :

لعَمري لو أَصبحت في دار مُنقذ لل ضم سعد وهو جار لأبياتي ولكنني أَصبحت في دار غُربة من يعد فيها الذ ثب يعد على شاتي فياسَعد لا تَعْرُر بنفسك وارتحل في فإنك في قوم عن الجار أموات

فان هذه الأبيات واخواتها يقال إنها كانت سبباً لإثارة أقوام إلى الحرب والقتال بين قبيلتين من قبائل العرب سنين منتواترة . ومن الأبيات الموزونة أيضاً ما يثير الأحقاد الكامنة ، ومجر لك النفوس الساكنة ، ويُلهب نيران الغضب ميثل قول القائل :

واذكروا مصرع الحسين وزيد وقتيسلا بجانب الميهراس

فإن هذه الأبيات وأخراتها أيضاً أثارت أحقاداً بين أقوام وحر كن نفوسهم ، والتهبت فيها نيران الغضب ، وحثتهم على قتل أبناء الاعمام والأقرباء والعشائر ، حتى قتلوهم بذنوب آبائهم ووزر أجدادهم ، ولم يرحموا منهم أحداً . ومن الألحان والنغمات أيضاً ما يُسكن سورة الغضب ومجل الأحقاد ويتوقع الصلح ، ويُكسب الألفة والمحبة ، فبن ذلك ما مجكى ان في بعض مجالس الشراب اجتمع رجلان متغاضبان ، وكان بينهما ضغن قديم وحقد كامن ، فلما دار الشراب بينهما ثار الحقد والتهبت نيران الغضب ،

وهم كل واحد منهما بقتل صاحبه . فلما أحس الموسيقار بذلك منهما ، وكان ماهراً في صناعته ، غير أنغمات الأوتار ، وضرب اللحن المُليِّن المُسكِّن وأسمهما ؛ وداوم حتى سكَّن سورة الغضب عنهما ، وقاما فتعانقا وتصالحا . ومن الألحان والنغمات ما يَنقُل النفوس من حال إلى حال ويُفيِّر أَخلاقهَها من ضدّ إلى ضدّ ، ومن ذلك ما 'مجكى ان جساعة" كانت ، من أهل هذه الصَّناعة ، مجتمعة في دعوة رجل رئيس كبير ، فرتَّب مراتبهم في مجلسه ، بحسب حِذْقهم في صناعتهم ، إذ دخل عليهم إنسان وث الحال ، عليه ثياب " رثة ، فرفعه صاحب المجلس عليهم كلهم ، وتبيَّن إنكار ذلك في وجوههم ، فأراد أن يُبيِّن فضله ، ويُسكِّن عنهم غضبهم ، فسأله ان يُسمعهم شيئاً من صِناعته ، فأخرج الرجل خشبات كانت معه فركبها ، ومـد عليهـا أوتاره وحر"كها تحريكاً ، فأضحك كلُّ من كان في المجلس من الـ لذ"ة والفرح والسرور الذي حلَّ داخِل نفوسهم ، ثم قلبهـا وحرَّكها نحريكاً آخر أبكاهم كلهم من رقة النفمة وحُزن القلوب ، ثم قلبها وحر"كها تحريكاً نوَّمهم كلهم، وقام وخرج ، فلم يُعرف له خبرٌ .

فقد تبيّن بما ذكرنا أن لصناعة الموسيقي تأثيرات في نفوس المستمعين مختلفة كاختلاف تأثيرات صناعات الصّنّاع في الهيوليّات الموضوعة في صناعاتهم، فمن أجلها يستعملها كل الامم من بني آدم وكثير من الحيوانات ايضاً. ومن الدليل على أن لها تأثيرات في النفوس استصال الناس لها ، تارة عند الفرح والسرور في الاعراس والولائم والدعوات ، وتارة عند الحرن والغم والمصائب وفي المآتم ؛ وتارة في بيوت العبادات وفي الأعياد ، وتارة في الاسواق والمنازل ، وفي الاسفار وفي الحكم ، وعند الراحة والتعب ، وفي عالس الملوك ومنازل السّوقة ، ويستعملها الرجال والنساء والصّبيان والمشايخ والعلماء والجُهال والصّناع والتّجار وجميع طبقات الناس .

# فصل في ان أصل صناعة الموسيقي للحكماء

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الصنائع كلها استخرجتها الحكماء مجيكمتها ، ثم تعليها الناس منهم ، وبعضهم من بعض ، وصارت وراثة من الحكماء للعامة ، ومن العلماء للمتعلمين ، ومن الاساتذة للتلامذة . فضاعة الموسيقي استخرجتها الحكماء مجيكمتها ، وتعلمها الناس منهم ، واستعملوها كسائر الصنائع في أعمالهم ومُتصر ً فاتهم مجسب أغراضهم المختلفة . فأما استعمال أصحاب النواميس الإلهية لها في الهياكل وبيوت العبادات، وعند القراءة في الصلوات ، وعند القرابين والد عاء والتضر ع والبُكاء ، كماكان يفعل داود النبي ، عليه السلام ، عند قراءة مزاميره ، وكما يفعل التصارى في كنائيسهم ، والمسلمون في مساجدهم من طيب النافعة ولحن القراءة ، فإن كنائيسهم ، والمسلمون في مساجدهم من طيب النافعة ولحن القراءة ، فإن كنائيسهم ، والمسلمون في مساجدهم من النافوس ولجشوعها ، والانقياد لأوامر الله تعالى ونواهيه ، والتواميس كما ورسمت .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، ان أحَد الأسباب التي دعت الحكماة إلى وضع النواميس ، واستعمال سننها ، هو ما قد لاح لهم من مؤجبات أحكام النجوم من السعادات والمناحس ، عند ابتداء القرانات وتحاويل السنين من الغلاء أو الرشخص، أو الجكد ب أو الحيضب، أو القحط أو الطاعون والوباء ، أو تسلسط الأشرار والظالمين ، وما شاكلها من تغيرات الزمان وحوادث الأيام . فلما تبيئ لهم ذلك طلبوا حيلة "تنجيهم منها إن كانت شراً ، وتموقر حظتهم فيها إن كانت خيراً ، فلم يجدوا حيلة أنجى ولا شيئاً أنفع من استعمال سنن النواميس الالهية التي هي الصوم والصلاة والقرابين والدعاء عند ذلك بالتضر ع إلى الله تعالى ، جل ثناؤه ، بالحنوع والخشوع والخشوع والبكاء والسؤال إياه أن يصرف عنهم ذلك ، ويكشف ما قد

أوجبته أحكام النّجوم من المتخاص والبلاء وكانوا لا يَشْكُون أنهم إذا دَعُوا الله بالنّيّة والإخلاص ورقة القلب والبكاء والتضرُّع والتّوبة والإنابة، ان يَصرف عنهم ما مخافون ويكشف عنهم ما هم مُبتَلّون به ويتوب عليهم ويغفر لهم ويُجيب دُعاءهم، ويعطيهم سؤلهم. وكانوا يستعملون عند الدُّعاء والتّسبيح والقراءة ألحاناً من الموسيقي تستى والمنوزن، وهي التي ترقيق القلوب إذا سُبعت، وتبكي العيون، وتبكسب النّفوس النّدامة على سالف الذّنوب، وإخلاص السّرائر وإصلاح الضائر. فهذا كان أحد أسباب استخراج الحبكماء صناعة الموسيقي، واستِعمالها في الهياكل وعند القرابين والدعاء والصلوات.

وكانوا أيضاً قد استخرجوا لحناً آخر يقال له « المُشجّع » كانت تستعمله قادة الجيوش في الحروب والهيجاء ، يُكسِب النّفس شجاعة وإقداماً . واستخرجوا أيضاً لتحناً آخر كانوا يستعبلونه في المارستانات وقت الأسحار ، يخفف ألم الأسقام والأمراض عن المريض ، ويتكسِر سورتها ، ويشغي من كثير من الأمراض والأعلال . واستخرجوا أيضاً لحناً آخر يُستعبل عند المصائب والأحزان والغموم في المآتم ، يُعز ي النّفوس ويُخفقف ألم المصائب ، ويُسكن الحُرُن . واستخرجوا أيضاً لحناً آخر لم المصائب ، ويُسكن الحُرُن . واستخرجوا أيضاً لحناً آخر يُستعبل عند الأعمال الشّاقة والصّائع المُتعبة مِثل ما يستعبله الحمّالون والبّناؤون ومُلاح الزّواريق وأصحاب المراكب، يُخفقف عنهم الحمّالون والبّناؤون ومُلاح الزّواريق وأصحاب المراكب، يُخفقف عنهم كدّ الأبدان وتعب النّفوس .

واستخرجوا أيضاً ألحاناً أخرَ تُستَعمل عند الفرح واللّذة والسُّرور في الأعراس والولائم وهي المعروفة المُستعملة في زماننا هذا . وقد تُستَعمل

١ الاتابة : التوبة إلى الله .

٢ يتوب عليهم : يوفقهم إلى التوبة ، او يرجم عليهم بفضله وقبوله .

٣ المارستانات: المستشفيات.

هذه الصناعة للحيو انات أيضاً مثل ما يَستعملُه الجمَّالون من الحداء في الأسفار وفي ظُلُكُم ألليل ، ليُنشِّطَ الجمالَ في السَّير، ويخفُّف عليها ثقلَ الأحمال ، ويستعملهُما رُعاة ُ الغنم والبَقر والحيل عند ورُودها الماءَ من الصَّفير ترغيباً لها في شُربِ الماء ؛ ويَستعملون لهـا أيضاً ألحاناً أُخَرَ عنـد هَيَجانها للنَّزُو والسِّفاد ، وألحاناً أُخَرَ عند حَلَثْبِ أَلبانها لتَدِر ۚ ؛ ويستعمل صَيَّاد الغزلان والدُّر َّاجِ ۚ والقطا وغيرها من الطيور ألحاناً في ظُـلُـم ِ الليل ، يُوقِعُها بها حتى تُؤخَذ باليد ؟ وتستعمل النساء للأطفال ألحاناً تُسكِّن البكاء ، وتَجلب النوم. فقد تبيّن بما ذكرنا أن صناعة الموسيقي يستعملها كلُّ أحد من الأمم، ويستلِذَ"ها جميع الحيوانات التي لها حاسّة السَّمع ، وإنّ للنغمات تأثيرات في النُّفوس الرُّوحانيَّة ، كما أن لسائر الصَّنائع تأثيرات في الهـَـيُـوليَّات الجسمانية ، فنقول الآن: إن الموسيقي هي الغناءُ، والموسيقار َ هو المُنفتي، والمُوسيقات هو آلة الغناء ، والغناء هو ألحان مؤلَّفة ، واللحن هو نغمات مُتواترة "، والنَّغماتِ هي أُصوات مُنتَّز نة ، والصوت هو قَرع مجد ث في الهواء من تصادُم الأجسام بعضها ببعض ، كما بيُّنَّا في رسالة «الحاس" والمحسوس ، ولكن نحتاج ان نذكر من ذلك في هذه الرسالة ما لا بد منه .

## فصل في كيفية ادراك القوة السامعة للاصوات

فأما كيفيّة إدراك القوّة السامعة للأصوات ، فاعلم يا أخي أن الاصوات نوعان : حيوانية وغير حيوانية ؛ وغير الحيوانية أيضاً نوعان : طبيعيّة وآليّة . فالطبيعية هي كصوت الحجر والحديد والحشب والرعد والريح وسائر الاجسام التي لا روح فيها من الجسادات ، والآليّة كصوت الطبّل والبوق والزّر والاوتار وما شاكلها . والحيوانية نوعان : منطقيّة وغير منطقية، فغير المنطقية

١ الدُّراج : طائر جيل المنظر ملو"ن الريش .

هي أصوات سائر الحيوانات الغير الناطقة ، وأما المنطقية فهي اصوات الناس ، وهي نوعان : دالة وغير دالة . فغير الدالة كالضحك والبكاء والصياح ، وبالجملة كل صوت لا هيجاء له ؛ وأما الد"الة فهي الكلام والأقاويل الني لها هجاء . وكل هذه الاصوات الما هي قرع محدث في الهواء من تصادم الأجرام ، وذلك ان الهواء لشيدة لطافته وخفة جوهره وسرعة حركة أجزائه ، يتخلل الاجسام كلئها ، فإذا صدم جسم جسماً آخر ، انسل ذلك الهواء من بينهما ، وتدافع وتموج إلى جميع الجهات ، وحدث من حركته شكل كروي ، واتسع كما تنسع القارورة من نفخ الزعجاج فيها ، وكلما انسع ذلك الشكل واتسع كما تنسع القارورة من نفخ الزعجاج فيها ، وكلما انسع ذلك الشكل الناس وسائر الحيوانات الذي له أذن بالقرب من ذلك المكان ، فبتموج ذلك الفواء بحركته يدخل في أذنيه إلى صماخيه افي مؤخر الدماغ ، ويتموج أيضاً المغير .

واعلم ان كل صوت له نغمة وصفية وهيئة روحانية، خلاف صوت آخر، وان الهواء من شرف جوهره ولطافة عُنصُره مجمل كل صوت بهيئاته وصفته، ومحفظها لئلا مجتلط بعضها ببعض، فينفسد هيئاتها، إلى أن يبلغها إلى أقصى مدى غاياتها عند القوة السامعة، لتؤديها إلى القوة المتخيلة التي مسكنها مقد ما الدماغ، وذلك تقدير العزيز الحكيم الذي جعل لكم السبع والأبصار والأفئيدة ، قليلاً ما تشكرون . وإذ قد فرغنا من ذكر ماهيئة الأصوات وكيفية حدوث المواء ، وكيفية إدراك القوة السامعة لها ، فنذكر الآن كيفية حدوث أنواعها من تصادم الأجسام بعضاً ببعض ، فنقول : إن كل جسمين تصادما برفق ولين لا تسبع لهما صوتاً ، لأن الهواء ينسل من بينهما قليلاً قليلاً

١ الصّماخ : خرق الآذن .

فلا يُحدث صوتاً ، وإنما تجدأت الصُّوتُ من تَصادُم الأَجسام ، متى كان صَدَمُها بشدة وسُرعة ، لأن الهواء عنه ذلك يندفع مُفاجأة ، ويتموَّجُ بجركته إلى الجِهات السنِّ بسُرعة ، فيُحدِث الصُّوتَ ، ويُسمَعُ كما بيّنَّا في فصل قبلَ هذا . والأجسامُ العظيمة ، إذا تصادمت كان صوتهُا أعظمَ ، لأنها تُموِّج هواءً أكثرَ . وكلُّ حسمين من جوهر ٍ واحد ، مقدارُهما واحدُ ، وشكلهُما واحد " ، نُقِرا نَقرة واحِدة معاً ، فإن صوتَهما يكونان مُتساويين، فإن كان أحد هما أجو َف، كان صوتُه أعظهَم ، لأنه يَصدم هوا، كثيراً داخلًا وخارجاً . والأجسامُ المُلسُ أصواتُها مُلساءً ، لان السُطوح المشتركة التي بينها وبين الهواء مُلساءً . والأجسامُ الحشنة تكون أصواتها خشينة ، لأن السطوح المشتركة بينها وبين الهواء خَشِنة". والأجسام الصُّلبة المجوُّفة كالأواني والطُّرُّ جَهاراتِ ١ والجِرارِ ، إذا نُقِرت طَنَّت زماناً طويلًا، لان الهواء في جُوفها يتردّد ويصدِمها مرة ً بعد مرة ، وتارة بعد أخرى ، إلى أن يسكن ، فما كان منها أوسع َ ، كان صوتهُما أعظم ، لأنه يصدم هواءً ـ كثيراً داخــلًا وخارجاً . والبُّوقاتُ الطِّوال كان صوتها أعظم ، لأن الهواء المتموِّج فيها يصدمها في مروره مسافة ً بعيدة. والحيوانات الكبيرة الرِّئات ، الطويلة الحلاقيم ، الواسعة المناخِرِ والاشداق ، تكون جَهبيرة الأُصوات ، لأنها تستنشق هواءً كثيراً وتـُرسيله بشدة .

فقد تبين بما ذكرنا أن عِلمَّة عِظمَ الصَّوت إنما هي بحسَب عِظمَ الأجسام المُصوِّنة وشدة صَدمِها وكثرة تموُّج ِ الهواء في الجِهات عنها فنقول :

إن أعظم الأصوات صوت الرّعد وقد بيَّنّا عِلمّة حدوثه في رسالة الآثار العُلويّة ، ولكن نذكر هنا ما لا بدّ منه . أما عِلمّة حدوثه فهو أن البُخارَين الصاعدَين في الجوّ من البحار والبراري إذا ارتفعا في الهواء ،

١ الطرجهارات : شبه كؤوس يشرب فيها ، واحدتها طرجهارة .

واختلطا ، واحتوى البُخار الرَّطنب اليابيسَ الذي هو الدخان ، واحتوى الزُّمهريو٬ على البخارين الرطب واليابس، وحصَرهما انضَغط البخارُ اليابسُ في جوف البُخار الرطبِ والتهبُّ ، وطلب الخروج ، فدفع البخار الرطب وخرقه ، فيُفرقع البخار الرطب من حرارة ذلك الدخان اليابس ، كما تـُفرقع الأشياء الرطبة إذا احتوت عليها حرارة النار دفعة واحدة • ومجدَّث من ذلك قرع في الهواء، ويندفع إلى جميع الجهات، وينقدم من خروج ذلك الدخان اليابس في جوف السحاب ضوء يسمَّى البوق ، كما محدث من 'دخان السِّراجِ المنطفىء إذا أدني من سراجٍ مُشتعلٍ ، ثم ينطفىء وربما يذوب من ذلك البُخار الرطب شيءٌ من جوف السحاب، ويصير ربحاً ، ويدور في خَلَـل ِ السحاب ، وجُوف الغيوم ، ويطلب الخروج ، ويُسمَع له دويٌّ وتقرقر ، ، كما يسمَع الإِنسانُ من جوفه، إذا كان يَعرض له ريح وانتفاخ، وربما ينشق ال السحابُ دفعة واحدة مفاجأة ، فتخرجُ تلك الربحُ ، ويكون منها صوتُ هائل يسمَّى صاعقة ً. فهذه عِلمَّة صوت الرعد وكيفية حدوثه. فأما أصوات الرياح وعلــُــة حدوثهــا فهي أن الرياح ليست شيئًا سوى تموُّج الهواء شرقــًا وغرباً وشمالاً وجنوباً وفوقاً وتحتاً ، فإذا صَدَم في حركته وجريانه الجبال والحيطان والاشجار والنبات ، وتخللها حدث من ذلك فنون الاصوات والدوي والطنين مختلفة الانواع ، كلُّ ذلك بجسب كبّر الأجسام المصدومة وصغرها ، وأشكالها وتجويفها ، ويطول شرحها .

وأما أصوات المياه في جريانها وتموُّجها وتصادُمها مع الأجسام ، فان الهواء ، لِلكطافة ِ جوهره وسيلان عنصره ، يتخلّلها كلها ، ويكون حدوث تلك الاصوات وفنون أنواعها بحسب تلك الأسباب التي ذكرناها في أمر الرياح . وأما أصوات الحيوانات ذوات الرئة ، واختلاف أنواعها وفنون نغماتها، فهي بحسب طول أعناقها وقوصَرها، وسعة حلاقيمها وتركيب حناجرها، وشدة استنشاقها الهواء وقوة إرسال أنفاسها من أفواهها ومناخرها ، يطول

شرحها. وأما أصوات الحيوانات التي ليست لها رئة كالزنابير والجراد والصّرصُر وما شاكلها ، فإنها تحرك الهواء بجناحين لهما سرعة وخفّة ، فيحدث من ذلك أصوات مختلفة كما محدث من تحريك أوتار العيدان ، وتكون فنونها واختلاف أنواعها مجسب لطافة أجنحتها وغلطها وطوليها وقصرها وسرعة تحريكها لها . وأما الحيوانات الحيرس كالسّبك والسّرطان والسلاحف وما شاكلها ، فهي خرس لأن ليس لها رئة ولا جناحان . وان اختلاف تلك الأصوات يكون مجسب شدة يبسها وصلابتها ، وكمية مقاديرها من الكبر والصّغر والطول والقصر والسّعة والضيق ؛ وفنون أشكالها من التجويف والتقبيب والثّقب وقوة الصدمة وما يعرض فيها من الأسباب كما سنبيّن ذلك في موضعه .

وأما فنون أصوات الآلات المتَّخذة للتصويت كالطبول والبوقات والدبادب والدفوف والسِّر ناي والمزامير والعيدان وما شاكلها ، فهي بجسب أشكالها وجواهرها التي هي متخذة منها ، وكبرها وصغرها وطولها وقصرها وسعة أجرافيها وضيق ثقبها ورقة أوتارها وغلظها ، وبجسب فنون نحريك المحركين لها .

ونحتاج ان نذكر من هذا الفن طرفاً إذ كان أحد أغراضنا من هذه الرسالة تبيان ماهية الموسيقى الذي هو ألحان مؤتلفة ونغمات مترزنة ، وهو المسمّى الغناء ، ولما تبيّن ، بما ذكرنا ، أن الغناء إنما هو ألحان مؤتلفة ، واللحن هو نغمات مترزنة ، والنغمات المتزنة لا تحدث إلا من حركات متواترة بينها سكنات متتالية ، احتجنا ان نذكر أولاً ما الحركة وما السكون ، فنقول : إن الحركة هي النّقلة من مكان إلى مكان في زمان

الصرصر: حيوان فيه شبه من الجراد، قفــّاز يصيح صياحاً رقيقاً، واكثر صيـــاحه في الليل، ولذلك سمي صرار الليل، وهي نوع من بنـــات وردان عري من الاجنحة، وقيل هو الجدجد.

ثانٍ ، وضِدُهُما السكون وهو الوقوف في المكان الأول في الزمــان الثاني . والحركة نوعان : سريعة وبطيئة ، والحركة السريعـة هي التي يقطع المتحر"ك بها مسافة " بعيدة في زمان قصير ، والبطيئة هي التي يقطع المتحر"ك بهـا مسافة أقل منها في ذلك الزمان بعينه . والحركتان لا تُعدُّان اثنتين إلا أن يكون بينهما زمان سكون ، والسكون هو وقوف المتحر"ك في مكانه الأول زماناً ما كان يكنه أن يكون منحر"كاً فيه حركة" ما . وإذ قد فرغنا من ذكر ما احتجنا أن نبيُّنه فنقول الآن : إن الأصوات تنقسم من جهة الكيفية ڠانية َ أنواع ، كلُّ نوعين منها متقابلان من جِنس المضاف ِ ، فمنها العظيم والصَّغير والسَّريع والبطيء والحادُّ والغليظ والجهير والحقيف . فأما العظيم والصَّغير من الأصوات فبإضافة بعضيها إلى بعض ، والمثال في ذلك أصوات الطبول ، وذلك أن أصوات طبول المواكب، إذا أضيفت إلى أصوات طبول المخانيث، كانت عظيمة"، وإذا أُضيفت إلى أصوات الكُوس كانت صغيرة". وأصوات ُ الكُوس إذا أُضيفت إلى أُصوات الرَّعد والصُّواعق كانت صغيرة". والكوسُ هو طبل عظيم يُضرب في ثغور خراسان عند النَّفير يُسمع صوته من فراسخ. فعلى هذا المثال يُعتبر عظهُم الأصوات وصِغْرَهَا بإضافة بعضها إلى بعض. وأما السَّريع والبطيء من الأصوات بإضافة بعضها إلى بعض ، فهي التي تكون أزمان ُ سكونات ِ ما بين نَقَراتِها قصيرة ٌ بالإضافة إلى غيرها ، والمثال ُ في ذلك أصوات كوذينات القَصّارين ومطارق الحدادين فإنها سريعة بالإضافة إلى أَصوات دقَّ الرَّزَّازين ٢ والجصَّاصين ، وهي بطيئة بالإضافة إليها ، وأما بالإضافة إلى أصوات مجاذيف الملاحين فهي سريعة . وعلى هـذا المِثال تُعتبر سُرعة الأصوات وبطؤها بإضافة بعضِها إلى بعض . وأما الحادّ والغليظ من

14

١ كوذينات : مطارق القصارين ، واحدها كوذين .

٢ الرزاز : باثم الأرز والذي يدقه .

٣ الجميَّاس : مانع الجس ، وهو الجبسين ، وفي اصطلاح العامة الجفصين .

الأصوات بإضافة بعضما إلى بعض فهي كأصوات نَقَرات الزيرا وحيدته ، بالإِضافة إِلَى نَقُرات الْمُتَنِّيمٌ ، والْمَتْني إِلَى الْمُثْلَثُ \* ، والْمُثْلَثُ إِلَى البِّمُّ \* ، فإنها تكون حادةً . فأما بالعكس فإن صوت البَّمَّ بالإضافة إلى المِثلَّث ، والمثلث إلى المكنى ، والمكنى إلى الزِّيرِ فغليظة " . ومن وجه آخر أيضاً فإن صوت كل وتر مُطلَـعًا غليظ ُ بالإِضافة إلى مَزمومه ° أيّ مزموم كان . فعلى هذا القياس تُعتبر حــدة الأصوات وغلظها بإضافة بعضِها إلى بعض. وأمــا الحَفيف والجهير من الأصوات فقد تقدُّمت إبانتهما عند ذكر عِلــَّتهما في الفصل الأول. والأصوات تنقسم من جهة الكميّة نوعين ، متّصلة "ومنفصلة". فالمتــّصلة هي التي بين أزمان حركة ِ نَقَر انها زمان ُ سكون ٍ محسوس ٍ ، مثلَ نقراتِ الأوتار وإيقاعاتِ القُضبان . وأما المتسَّصلة من الأصوات فهي مثلُ ا أصوات المزامير والنَّاياتِ والدَّبادبِ والدواليبِ والنواعير وما شاكلها. والأصوات المتتصلة تنقسم نوعين : حادّة " وغليظة " ، فما كان من النَّايات والمزامير أوسعَ تجويفاً وثــَقــْباً ، كان صوتُه أغلظ َ ؛ وما كان أضيقَ تجويفاً وثـَقــُباً ، كان صوته أحد . ومن جهة أخرى أيضاً مــا كان من الشَّقــُب إلى موضع النَّفخ ِ أقربَ ، كانت نغمتُه أحد ، وما كان أبعد َ ، كان أغلظ َ .

## فصل في امتزاج الأصوات وتنافرها

اعلم يا أَخِي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن أصوات الأوتار المتساوية الغيلسط والطول والحرق إذا نقرت نقرة واحدة كانت متساوية ، وإن

١ الزير : الدقيق من الأوتار او أحدُّها .

٢ المثنى : الثاني منّ الأوتار .

٣ المِثْلَثُ : الثالث من الأوتار ، او ما كان على ثلاث فوى .

البكم : الوتر الغليظ من أوتار الميزهر .

ه المزموم : المشدود .

كانت متساوية "في الطول ، محتلفة "في الغيلط ، كانت أصوات الغليظ أغلط وأصوات الدقيق أحد " وإن كانت متساوية "في الطول والغيلظ ، محتلفة "في الحرق ، كانت أصوات المسترخية غليظة " ؛ وإن كانت متساوية "في النيلظ والطول والحرق ، محتلفة "في النيلظ والطول والحرق ، محتلفة "في النيلكظ والمول والحرق و المول والمول و

واعلم بأن الأصوات الحادّة والغليظة مُنضادّانِ ، ولكن إذا كانت على نسبة تألُّيفيَّة ائتلفت والمتزجت واتحدت ، وصارت لحناً موزوناً ، واستلاتها المسامع ، وفرحت بها الأرواح ، وسُرّت بها النفوس ؛ وإن كانت على غـير النِّسبة تنافرت وتباينت ، ولم تأتكيف ولم تستلذُّها المسامع ، بل تنفر عنها وتشمئيز منها النفوس، وتكرهمها الأرواح. والأصوات الحادة حارة " تُسخَّن مزاجَ أُخلاطِ الكِيموساتِ الغليظة وتُلطِّفها . والأصوات الغليظة باردة " ترطُّت مزاج أخلاط الكيموسات الحارَّة اليابسة . والأصوات المعتدلة بين الحادة والغليظة تحفَّظ منزاج أخلاط الكيموس المعتدل على حالته كيلا يخرج عن الاعتدال . والأصوات العظيمة الهائلة الغير المتناسبة إذا وردت على المسامع 'دفعة" واحدة مفاجأة" ، أفسدت المِزاجَ وأخرجت عن الاعتدال، وتُحُدث موت الفَجَّأَة ، ولها آلة صناعية "كان اليونانيون يستعملونها عنــد الحروب، ويُفزعون بها نفوس الأعداء، ويسُدُّ النافخون فيها آذانهم عنــد استعمالها وتحريكها . والأصواتُ المعتـدلة المتنزِنة المتناسِبةُ تعدُّل مِزاج الأخلاط ، وتُنفر"ح الطُّبّاع ، وتستلِّذُ بها الأرواح ، وتُسَرُّ بها النفوس.

الكيموسات : جم الكيموس ، وهو الخلط او الحالة التي يكون عليها الطمام بمد فعل الممدة
 فيه ، يونانية ممر"بة .

# فصل في تأثر الأمزجة بالأصوات

اعلم يا أخي ، أيَّدك الله وإيانا بروح منه ، بأن أمزجـة الأبدان كثيرة٬ الفنون، وطباع الحيوانات كثيرة الأنواع، ولكلُّ مِزاج وكلُّ طبيعة نغمة " تُشَاكِلُهَا ، ولحن يُلائمها لا يُحصي عدَدَها إلاَّ اللهُ عزَّ وجلَّ . والدليلُ على حقيقة ما قلنا ، وصعة ما وصفنًا ، أنك تجيد ُ إذا تأمَّلتَ لكل أمة من الناس ألحاناً ونغَمات ٍ يستلذونها ويفرَحون بها ، لا يستلذُّها غيرهم ولا يفرَحُ بها سواهم ، مِثلَ غناء الدَّيلِم والأَتْراكِ والأَعْرابِ والأَرمن والزَّنج والفُرس والروم وغيرهم من الأمم المختلِفة الألسُن والطّباع والأخلاق والعادات . وهكذا ايضاً انك تجـد في الأمَّة الوَّاحــدة من هــذه أقوامــاً يستلذُّون أَلحَاناً ونغماتٍ ، وتفرَحُ نفوسهم بها ، ولا يُسَرُّ بها مَن سواهم . وهكذا أيضاً ربما تجد إنساناً واحداً يستلذُ وقتاً ما لحناً ويسُمر"، ووقتاً آخر لا يستلذُّه بل ربما يكرهه ويتألم منه . وهكذا تجد حُكمتهم في مأكولاتهم ومَشروباتِهم وفي مَشموماتهم وملبوساتهم وسائر ِ الملاذِّ والزينة والمحاسن ، كُلُّ ذَلَكَ مجسب تغيُّرات أَمزجة الأَخلاط ، واختلاف الطبائع ، وتركيب الأبدان، والأماكن والأزمان، كما بيِّننَّا طرفاً من ذلك في رسالة الأخلاق.

# فصل في أُصول الألحان وقوانينها

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، ان لكل أمة من الناس ألحاناً من الغناء وأصواتاً ونغمات لا يُشبه بعضُها بعضاً ولا يُحصي عددَها كثرة إلا الله تعالى الذي خلقهم وصورهم وطبعتهم على اختلاف أخلاقهم وألسنتهم وألوانهم ، ولكن نريد أن نذكر أصول الغناء وقوانين الألحان التي منها يتركب سائرُها ، وذلك ان الغناء مركب من الالحان ، واللحن مركب "

من النغبات ، والنغبات مركبة من النقرات والإيقاعات ، وأصلها كالها حركات وسكون كما أن الأشعار مركبة من المتصاريع ، والمصاديع مركبة من المساب والأوتاد والفواصل ، وأصلها كلها حروف منتعركات وسواكن ، كما بينا ذلك في كتاب العروض . وكذلك الأقاويل كلها مركبة من الكلمات ، والكلمات من الاسماء والأفعال والأدوات ، وكلها مركبة من الحروف المنتعركات والسواكن ، كما بينا في كتاب المنطق . ومن يويد أن ينظر في هذا العلم ، فيحتاج أن يوتاض أولا في علم النبعو والعروض مما لا بد منه ، وقد ذكرنا في رسالة المنطق ما مجتاج إليه المتعلم والمبتدىء ، ونحتاج أن نذكر هاهنا أصل العروض وهو ميزان الشعر وقو انبئه ، إذ كانت قو انبن الموض ، فنقول :

وأما قوانين الغيناء والألحان فهي أيضاً ثلاثة أصول وهي السَّبَب

١ المنزحف : ما دفحله الزحاف ، وهو تغيير يلحق ثاني السبب الحفيف أو الثقيل .

والوتـُد والفاصلة . فأمـا السببُ فنُـقرة "متحركة " يتلوهـا سكون" ، مثلُ ا قولك : تَـنُنْ تَـنُنْ تَـنُنْ ، ويُكرُّر دامًّا . والوتدُ نقرتان متحركتان يتلوهما سكون ، مثل قولك : تننن تننن تننن تننن ، يكرار داغاً . والفاصلة ' ثلاث نقرات متحركة يتلوها سكون ' ، مثل قولك : تَـنــُـنْ تَنْنُنْ تَنْنُنْ تَنْنُنْ . فهذه الثلاثة مي الأصل والقانون في جميع ما يركب منها من النغمات ، وما يركب من النغمات في جميع اللغات من الألحان ، وما يتركُّب منها من الغيناء في جبيع اللغات . فإذا ركبت من هذه الثلاثة الأصول اثنين اثنين كانت منها تسع نفمات ثنائية ، وهي هكذا: نقرة " ونقرتاني مثل فولك : تـن تـنن تـننن ، وتكرا داغاً . ومنها نقرتان ونقرة "مثل فولك: تـُنــُن تـُنن، وتكرار دائماً. ومنها نقرة "وثلاث نقرات مثل ُ قولك: تَدُن تَدُندُننُ و يَكُر و يَكُر و داغاً . ومنها نقر تان و نقر تان مثل ُ قولك: تُنْنُ تُنْنُ ، ويكر و داغاً. ومنها ثلاث نقرات وثلاث نقرات مثل قولك: تَنْنَنُنْ تَنْنُنْ ومنها ثلاث نقرات ونقرتان مثل قولك: تَنِنُنْ تِنْنُ ، ويكرر دائمـاً . ومنهـا ثلاثُ نقرات ونقرة "مثلُ قولك : تـَـنـنُن تـُن ، ويكرُّر داغاً . ومنها نقرة "وسكون" قدر نقرةٍ ، وهي الاصل والعمود ، مثل فولك : تئن تئن تئن تئن ، ويكرار داعًا . فهذه جملة النفسات الثنائية .

واما الثلاثية فهي عشرة 'تركيبات نقرة" ونقرتان ، وثلاث نقرات ، وثلاث فرات ونقرتان ، وثلاث فرات ونقرتان ، وثلاث نقرات ونقرة ، ونقرتان وثلاث نقرات ونقرة ، ونقرتان وثلاث نقرات ونقرتان وثلاث نقرات ونقرتان ، وثلاث نقرات ونقرتان وثلاث نقرات . فهذه جميع أنواع الايقاع المركبة من النقرات : ثلاثة منها مفردة ، وتسعة ثنائية ، وعشرة ثلاثية ، فذلك اثنان وعشرون تركيباً .

والذي تركُّبَ من هذه في غِناء العربية ثمانية أنواع وهي: الثقيلُ الأولُ ا وخفيفه ، والثقيل الثاني وخفيفه ، والرمَلُ وخفيفه، والهزَّجُ وخفيفه . وهذه الثانية ' الأجناس هي الأصل ومنها يتفرُّع سائرٌ أنواع الألحان، واليها تُنسَب، كما ان من الثانية مقاطع يتفرّع سائرٌ ما في دوائر العروض. فقد تبيّن بما ذكرنا ان كل صناعة من الرياضيات أربعة 'أصول، منها يتركب سائرها، وتلك الأربعة أصلها واحد ، كما بيِّنتا في رسالة الأرغاطيقي كيفيَّة تركيب العدد من الواحد الذي قبلَ الاثنين ؛ وفي رسالة جومُطِّريا بيِّننَّا بأن النُّقطة في صِناعة الهندسة مماثلة " للواحد في صِناعة العدد ؛ وفي رسالة الاسطئرنوميا بيُّنسَّا أن البُّسس وأحوالها من بين الكواكب كالواحِد في العدد والنُّقطة في صناعة الهندسة ؛ وفي رسالة النسَّب العددية بيُّنــّا أن نسبة المساواة أصل وقانون في علم النسَّب كالواحد في صناعة العدد ؛ وفي هذه الرسالة قد بيُّنَّا أن الحرَّكة "كالواحد ، والسبب كالاثنين ، والوتد كالثلاثة، والفاصلة كالأربعة ، وسائر نغمات الالحان والغناء مركبة منها ، كما ان سائرً الأعداد من الآحـاد والعشرات والمئينَ ا والالوف مركبة من الأربعة والثلاثة والاثنين والواحد؛ وفي رسالة المنطبق قد بيُّنَّا أيضاً ان الجوهر كالواحد، والتسع المقولات الأخر كتسعة الآحاد: أَربعة منها متقدَّمة على باقيها ، وهي الجوهر والكُمُّ والكَيْفُ والمُضافُ ، وسائرٌ ها مركتبة " منها. وفي رسالة الهيولى بيُّنتَّا أن الجسم مركب من الجوهر والطول والعرض والعمق، وسائر الأجسام مركبة من الجسم المُطلَـَق. وفي رسالة المبادئ، بيُّنَّا أن الباري جل ثناؤه نسبته من الموجودات كنسبة الواحد من العدد، والعقل كالاثنين، والنفس كالثلاثة، والهيولي كالأربعة، وسائرُ الحلائق مركبة من الهُيُولى والصورة المخترعَين من النفس الكلَّية ، والنفس الكلَّيَّة منبعثة من العقل الكلي، والعقل مُبدَع بأمر الباري جلَّ ثناؤه، أبدعه الله لا من شيء، وصوار فيه جميع الاشياء بالقواة والفعل. وغرضنا من هذه الرسائل كلها ان نبيّن لأهل كل صناعة وحدانيّة الباري ، جلَّ ثناؤه ، من صناعتهم ،

لتكون أقرب إلى فهمهم ، وأبين لحجتهم ، وأوضع لبرهانهم ، وهكذا فعلنا في سائر الرسائل . ونبيّن أيضاً كيفية حدوث الموجودات بعضها من بعض ، بإذن الله ، جلَّ ثَناؤه ، وحسن عنايته ، وَإِنقَـان حَكَمتُه ، ودقَّة صنعته ، فتبارك الله رب العالمين وأحسن الحالقين وأرحم الراحمين وأكرم الأكرمين. ونرجع الآن إلى ما كنا فيه فنقول : ان كلُّ نُقرتُين من نقرات الأوتار وإيقاعات القُضان فلا بدُّ من ان يكون بينهما زمانُ سكون طويلًا كان أو قصيرًا؛ وانه إذا تواترت نُقرات تلك الأوتار وايقاعات تلك القُضان، تواترت أيضاً سكونات بينهما، ثم لا تخلو أزمان تلك السُّكونات من ان تكون مساوية لأزمان تلك الحركات، أو تكون أطول منها ؛ وإذا كأنت أقصر منها فالمتَّفق عليه بين أهل هذه الصناعة ان زمان الحركة لا يمكن ان يكون أطول من زمان السكون الذي هو من جنسه ، فان كانت أزمــان السكونات مُساوية " لأزمان الحركات في الطول، ولا يمكن ان يقع في تلك الأزمان حركة أخرى، سُمِّيت تلك النغمات عنـ دلك العمود الاول ، وهو الخفيف الذي لا يمكن ان يكون أخف" منه، لانه ان وقعت في تلك الأزمان حركة أخرى صارت نغمتها متسَّصلة بنغمة النقرة التي قبلها والتي بعدها، وصاد الجميع صوتاً متسَّصلًا؛ و ان كانت أزمان السكونات طولها بمقدار ما يمكن ان يقع فيها حركة أخرى سُمِّيت تلك النغمات العَمودَ الثاني والخفيفَ الثاني ، وإن كانت أزمانُ تلك السكونات أطول من هذه بقدار ما يكن أن يقع فيها حركتان ، سميت تلك النغامات الثقبل الأول ، وإن كانت تلك الأزمان أطول من هذه بمقدار ما يمكن أن يقع فيها ثلاث حركات سميّت تلك النغمات الثقيل الثاني. وهذا الذي ذكرناه ووصفناه على ما يوجبه القياس والقانون ، فأما على مــا يعرفه أهل مذا الزمان من المغنّين وأصحابِ الملاهي من الحفيف والثقيل فهو غيرُ هذا وسنذكره بعد هذا الفصل .

واعلم يا أُخي بأنه إذا زادت أزمانُ السُّكونات التي بين النقرات

والإيقاعات على هذا المقدار من الطول ، خرج من الأصل والقانون والقياس أعنى من أن تُبدركها ونميزها القوة الذائقة السُّه ميَّة ، والعِلَّة ُ في ذلك أن الأصوات لا مَكُث في الهواء زماناً طويلًا إلاَّ ريْثًا تأخذُ المسامع حظتها من الطنبن، ثم تضمحل تلك الأصوات من الهواء الحامل لها المؤدِّي إلى المسامع، كما بيِّننَّا في فصل قبلَ هـذا . وهكذا أيضاً طنينُ الأصوات لا يكثُ في المسامع زماناً إلاَّ رينها تأخذ القوة المتخيِّلة رسومَها . ثم تضمحل من المسامع تلك الطنينات'. وإذا طالت أزمان السكونات بين النقرات والإيقاعـات وزادت على المقدار الذي تقدّم ذكره ، اضمحلت النغمة الاولى وطنينُها من المسامع قبل ان تو د النغمة ' الأخرى ، فلا تقدر القوة ' المفكرة أن تعرف مقدار الزمان الذي بينهما ، فتميّز َهما وتعرف التناسُب الذي بينهما ، لأن جَودة َ الذوق في المسامع هي معرفة ُ كميّة ِ الأزمان التي بين النَّغمتين ، ومــا بين أزمان السُّكونات وبين أزمان الحركات من التناسُب والمقدار . وعلى هذا المِثال يجري حُكمُ سائر المحسوسات والقُنوى الحاسّة المُدركة لها. وذلك ان القوة الباصرة أيضاً لا تقدر أن تعرف مقدار أبعاد ما بين المرئيَّاتِ إلاَّ إذا كانت مُتقاربة " في الأماكن ، وأما إذا بَعُد ما بينها من الأماكن كما بَعُد ما بين المسموعات بالأزمان ، فلا تُقدِر القوة الباصرة أن تُدرِكها وتميّز البعد ما بينها إلاَّ بآلات هندسيَّة كالذِّراع والأشيل والباب والقَبْضة والأصابع ، كما بيّنا في رسالة الجومَطريا . وهكذا إذا بعدُ ما بين أزمان الحركات بطول أزمان السُّكونات، فبلا تقدر القوة الذائقة السامعة أن تُدرِكها وتعرفَ بُعد ما بينها إلا بآلات رَصْدية كالطَّرْجَهارات ١ والشّياهين ٢ والأصْطَر لاب ٣ وما شاكلها من آلات الرُّصْد . فأما إن كانت

١ الطرجهارات : شبه كؤوس يشرب فيها ، كالفناجين .

٧ الشياهين : جمع شاهين ، وهو عمود الميزان .

٣ الاصطرلاب : آلة يعرف بها قياس الشمس والكواكب ، يوناني معرّب .

قريبة أدركها السبع وميزها الذّوق ، كما هو معروف في العروض . فقد تبيّن بما ذكرناه من العلّة في أزمان السكونات التي بين النقرات ، أنه إذا زاد طولها على المقدار المذكور خرج من الأصل والقانون . وعلّة أخرى أيضاً وهي أن النّفية الواحدة إذا وردت على القوة السّامعة لا يمكن فيها صوتها إلى أن يضمحل إلا بمقدار زمان ثلاث نقرات أخرى من أخواتها ، بين كل واحدة زمان سكون أحدهما . فتكون جُملتها غانية أزمان بعد أن مثل هذا الشّكل : أه أه أه أه الألف علامة الساكن ، والهاء علامة المتحرك . وإذ قد فرغنا من ذكر مقادير أزمان الحركات والسكونات وما بينهما من البُعد والتناسُب، فنريد أن نذكر أيضاً طرفاً من أمر الآلات المصوّنة وكيفيّة صناعتها وإصلاحها ، وما التّام الكامل منها .

#### فصل في كيفية صناعة الآلات وإصلاحها

اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الحكماء قد صنعوا آلات وأدوات كثيرة لنغمات الموسيقي وألحان الغيناء ، مُفَتَّنَة الأَمْكال ، كثيرة الأنواع ، مشل الطبول والدُّفوف والنايات والصُّنوج والمزامير والسرنايات والصُّفارات والسلباب والشواشل والعيدان والطنابير والجُنك والرَّباب والمعازف والأراغين والأرمونيقي وما شاكلها من الآلات والأدوات المصوِّتة. ولكن أمَّ آلة استخرجتها الحكماء، وأحسن ما صنعوها الآلة المستاة المعود . ونحتاج أن نذكر من كيفية صُنعها وإصلاحها واستعمالها، وتقرابها، طرفاً شِبه المدخل والمقدّمات ليكون تنبهاً لنفوس الطالبين العلوم ونقرابها، طرفاً شِبه المدخل والمقدّمات ليكون تنبهاً لنفوس الطالبين العلوم الفلسفيّة ، والناظرين في الآداب الرياضية ؛ ونبين لهم دقائيق الحكمة وأسرار الصنائع التي هي كلنها دلالة على الصّانع الحكم الذي هو البادي، تبادك وجلّ

ثناؤه ، وهو الذي خلق الصنتاع وألهمهم الصنائع الأوَلَ والحِكم والعلوم والمعارف ، والله أحسن الحالِقين وأحكم الحاكمين .

ولكن نبدأ أولاً بذكر ما قال أهل هذه الصناعة، فإنه قد قيل: استعينوا في كل صناعة بأهلها ، فنقول : ان أهل هذه الصناعة قالوا : ينبغي ان تُنتَّخذَ الآلة التي تسمَّى العود خشبًا طوله وعرضه وعمقه يكون على النسبة الشريفة ، وهي ان طوله مثل عرضه ومثل نصفه ، ويكون عبقه مثل نصف العرض ، وعنق العود مثل ربع الطول، وتكون ألواحه رقاقاً متخذة من خشب خفيف، ويكون الوجمه رقيقاً من خشب صُلب خفيف يطين الذا نُقِر . ثم يُنتَّخذ أربعة أوتار بعضُها أغلظ من بعض على النسبة الافضل ، وهو ان يكون غلظ البِّم مثل غلظ المثلث ومثل ثلثه ، وغلظ المثلث مثل غلظ المثنى ومثل ثلثه ، وغلظ ُ المثنى مثل غلظ الزير ومثلَ ثلثه ، وهو ان يكون البُّم ۗ أُدبعاً وستين طاقة إبريسَم ١ والمثلث ثمانياً وأربعين طاقة، والمكثني ستتاً وثلاثين طاقة، والزيرُ سبعاً وعشرين طاقة إبريسم . ثم تُـهُـدٌ هذه الأوتار الأربعة على وجه العود مشدودة" أسفالُها في المِشطِ ، ورؤوسُها في الملاوي فوقَ عُنق العود ، فعند ذلك تكون أطوالها متساوية "، وهي في دِقتُها وغِلظها مختلفة "على هذه النسبة : ( سد مع لو كز ) . ثم يُقسَم طولُ الوتـَرِ الواحدِ بأربعة أقسام ٍ متساوية ، وبُشد " دَستان ٢ الحِنصرِ عند الثلاثة ِ الأَرباعِ مَا يلي عُنقَ العُود ، ثم يُقسَمُ طول الوتر من الرأس بنسعة أقسام متساوية ، ويُشد دَستانُ ا السَّبَّابة على النَّسع ما يلي عُنق العود ؟ ثم يُقسَم طول الوتر عند دَستان السَّبَّابة إلى المشط بتسعة أقسام متساوية ، ويُشد دَستان البنصر على التَّسع منه ، فإنه يقع فوق دَستان الخِنصِر مما يلي دَستانَ السَّبَّابة . ثم يُقسمُ طولُ ا الوتر عند دُستانَ الحِنصر مما يكي المِشط بثانية أقسام ، ويُزادُ عليها هذا

١ الابريم: الحرير.

۲ الدستان : وتر المود حيث يشد .

الدُّستانُ أَعني دَستانَ الوُسطى يُشدُ بجيال نُقطة مِن الوتر بينها وبين دستانِ الحِنصِرِ ثُنُهنُ مَا بِينَ الحِنصر إلى المشط ، فيصيرُ نِسبةُ نَعْمة الوُسطى هذه إلى نَعْمة الحِنصر مثلبها ، فما بقي من الوتر فوقُ . ويُشدَهُ عند ذلك دَستانُ الوُسطى ، فإنه يقع فيا بين دستان السبابة والبينصر . فهذا هو إصلاحُ العود ونِستَبُ الأوتار ومواضع الدُّساتين .

فأما كيفية' إصلاح النَّغُم ومعرفة ما يكون بينها من النِّسب ، فهو أن يُمدُ الزِّيرُ ويُحْزَقَ المجسَبِ ما يَحتمِل ان لا ينقطع ؛ ثم يُمدُ المثنى فوق الزير ويُحزَق ثم يُزَمَّ بالحِنصر ويُنقَر مع مُطلتَق الزير ، في إذا سُبعت نغمتاهما متساويتين فقد استَويا ، وإلاَّ يُزادُ في حَزق المثنى وإرخائـه حتى يستويا. ثم يُمدُ المِثلَثُ ويُحزَق ويُزَمُ بالخنصر ، ويُنقَر مع مُطلَق المَشْني حتى تُسمَّع تفمتاهما متساوبتين ، وإلاَّ يزادُ في الحَزْق والإرخاء حتى يستويا ويُسمَعُ نغمتاهما كأنهما نغمة "واحدة . ثم يحدُّ المثلَثُ ويُحزُّق ويُزَمُّ بالخنصر ، ويُنقَر مع مُطلق المَشي حتى يُسمَع نغمتاهما متساويتين كَأَنهما نَعْمَةً وَاحْدَةً . ثم يُمِيدُ البُّ وَيُحزَّقُ وَيُزَّمُ الْحِيْصِ ، وَيُنقَر مَع مُطلَق المثلَث ، فإذا سُمعت نفيتاهما متساويتين كأنهما نفية واحدة ، فقد استويا. وإذا استوت هذه الأوتار على هذا الوصف وُجِدت نفعة مُطلَّق كلِّ وتر بالإضافة إلى نغمة مزمومة بالخِنصر مثلَّه ومثلَ ثـُلثه في الغلَّظ والشِّقَلَ ؛ ويوجدُ أَيضاً نغمة ُ كلِّ وتر مزموم بالخِنصر مثلَ نغمة الوتر الذي تحته مُطلقاً بالسواء، وأيضاً نغمة مُطلَق كلٌّ وتر مثـلَ نغمة مزمومة بالسَّبابة ومثلَ ثُـُلتُه سَواءً ؛ ويوجد أيضاً نغمة ' مُطلقِ كل وتر ضعف نغمة الوتر الذي تحته وهو الثالث منه مزموماً بالسَّبابة ؛ ويوجد أيضاً نغمة ُ سبابة 

١ يحزق الوتر : يجذب بشدة .

وُسطى كلَّ وتر مثلَ نفعة خنصره ومثلَ ثُنْمنه سُواءً. وبالجملة ما من وتر ِ ولا دستان من هذه الأوتار والدساتين إلاَّ ولنغماتها نِسبة ُ بعضها إلى بعض. ولكن منها ما هي فاضلة "شريفة ، ومنها دون ذلك . فمن النسِّب الفاضيلة الشريفة أن تكون النفمة مثل الأخرى سواةً ، وتكون النفمة الفليظة مثل الحادة ومثلَ ثُلْثِها ومثلَ نِصفها ، أو مثلبًا ومثلَ رُبعها ، أو مثلبًا ومثلَ تُسْمنها. فإذا استوت هذه الأوتارُ على هذه النَّسب الفاضلة وحُرُّ كت حركات متواترة "متناسبة "حدث عند ذلك منها نغمات مُتواترة "متناسبة " ، حادً ات خفيفات ، وثقيلات غليظات . فإذا أُلَّفت ضروباً من التأليفات كما تقدُّم ذكرها في فصل قبل هذا، وصارت النغمات الغليظات الشَّقال للنغَّمات الحادًاتِ الحفاف كالأجساد وهي لها كالأرواح، واتحد بعضُها ببعض، وامتزجت وصارت ألحاناً وغناءً ، كانت نقرات تلك الأوتار عند ذلك بمنزلة الأقلام ، والنغمات الحاديّات منها بمنزلة الحروف ، والالحان بمنزلة الكلمات ، والغناء بمنزلة الأَقاويل ، والهواء الحاملُ لها بمنزلة القراطيس ، والمعاني المتضمَّنة في تلك النغمات والالحان بمنزلة الأرواح المُستودَعة في الأجساد . فإذا وصلت المعاني المتضَّنة في تلك النغمات والألحان إلى المسامع، استلذَّت بها الطباع، وفرحت فيهـا الأرواح ، وسُرَّت بهـا النفوس ؛ لأن تلك الحركات والسكونات التي تكون بينها تصير عند ذلك مكنيالًا للأزمان وأذرُعاً لها ، ومحاكية الحركات الأشخاص الفلكية ، كما ان حركات الكواكب والأفلاك المتصلات المتناسبات هي أيضاً مكيال للدهور وأذرع لها . فإذا كيل بها الزمان كيلًا مُتساوياً مُتناسبًا مُعتدلًا ، كانت نغماتها ماثلة " لنغمات حركات الأفلاك والكواكب، ومناسبة لها؛ فعند ذلك تذكرت النفوسُ الجزئيَّة التي في عالم الكون والفساد سُرورَ عالمُ الأَفلاكِ ولذَّاتِ النُّفوسِ التي هناكِ ، وعلمَت وتبيَّن لهـا بأَنها في أحسن الأحوال وأطيب الله ات وأدوم السرور ، لأن تلك النغسات ِ هي أصفى ، وتلك الالحان أطيب ، لأن تلك الأجسام أحسن تركيباً ، وأجود

هنداماً ، وأصفى جوهراً ، وحركاتها أحسن نظاماً ، ومُناسباتها أجودُ تأليفاً . فإذا علمت النفسُ الجزئيَّة التي في عالم الكون والفساد أحوالَ عالم الأفلاك ، وتيقَّنت حقيقة ما وصفنا ، تشوُّقت عند ذلك إلى الصعود إلى هناك، واللحوق بأبناء جنسها من النفوس الناجية في الأزمان الماضية ، من الأمم الحالية . فإن قال قـائل إن الفلك طبيعة "خـامسة لا يجوز ان يكون لأجسامـه نـُغمات" وأَصوات ، فليَعْلَم هذا القائل ان الفلك وإن كانت طبيعته خامسة ، فليس بمخالف لهذه الأجسام في كل الصفات ، وذلك ان منها ما هو مضيء مثل النار، وهي الكواكب ، ومنها ما هو مُشِفٌّ كالبلُّور ، وهي الأفلاك ، ومنها ما هو صقيل كوجه المرآة، وهو جِرِمُ القمر ؛ ومنها ما هو يَقبَل النور والظلمة مثل الهواء ، وهو فلك القبر وفلك عُطارد . وبيان ذلك ان ظل الأرض يبلغ مخروطـُه إلى فلك عُطارد؛ وهذه كلها أوصاف للأجسام الطبيعية، والأجسام الفلكية تُشاركها فيهـا . فقد تبيَّن أن الفلك ، وأن كانت طبيعته خامسة ، فليس بمخالف للأجسام الطبيعية في كل الصفات ، بل في بعضها دون بعض ، وذلك انها ليست بحارًا ولا باردة ولا رطبة بل يابسة " صلبة أشد ا صلابة " من الياقوت ، وأصفى من الهواء، وأشف من البلُّور ، وأصقل من وجه المرآة، وأنها يماسُ بعضُها بعضاً، وتصطكُ وتحتكُ، وتطنُ كما يطنُ الحديد والنحاس، وتكون نغماتها متناسبات مؤتلفات ، وألحانهـا موزونات ، كما بيُّنَّا مثالها في نغمات أوتار العيدان ومُناسباتها .

## فصل في ان لحركات الافلاك نغمات كنغمات العيدان

اعلم يا اخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه، انه لو لم يكن لحركات أشخاص الأفلاك أصوات ولا نفيات ، لم يكن لأهلها فائدة من القو"ة السامعة الموجودة فيهم . فإن لم يكن لهم سبع فهم صُم " بُكم" عُمي". وهذه حال الجمادات

الجامدات الناقصات الوجود . وقد قام الدُّليلُ وصح البرهان بطريق المنطق الفلسفي ان أهل السموات وسكان الأفلاك هم ملائكة الله وخالص عباده ، يسمعون ويبصرون ويعقلون ويعلمون ويقرأون ويستحون الليل والنهار لآ يفتُرون. وتسبيحهم ألحان أطيب من قراءة داود للزَّبور في المحراب، ونغمات م أَلذُ من نغمات اوتار العيدان الفصيحة في الايوان العالي\. فإن قال قائل: فإنهم ينبغي ان يكون لهم أيضاً شمُّ وذوق ولمس ، فليَعْلَمُ هذا القائل بأن الشمُّ والذوق واللمس أغا جُعِل للحيوان الآكل للطعام ، والشارب للشراب، ليميّز بها النافع من الضَّارُّ، ومجرز جثَّته عن الحر والبرد المفرطين المهلكين لجثَّته، فأما أهل السموات وسكان الأفلاك فقد كنُفُوا هذه الأشياء، وهم غير محتاجين إلى أكل الطعام والشَّراب بل غِذارُهم النسبيح'، وشرابُهم التهليل، وفاكهتُهم الفيكر والرويَّة والعلم' والشُّعور والمعرفة والإحساس' واللذة' والفرح والسرور والراحة. فقد تبيَّن بما ذكرنا أن لحركات الأفلاك والكواكب نغمات وألحاناً طيبة لذيذة " مُفرِحة " لنفوس أهلها، وان تلك النغمات والألحان تُذكِّرَ النفوس البسيطة التي هناك سُرورَ عالم الأرواح التي فوقَ الفلكِ التي جواهِرُها أَشرفُ من جو اهر عالم الأفلاكِ، وهو عالم النُّفوسِ، ودار ُ الحياة التي نعيمُها كلها رَوْح ُ وريجان في درجات الجنان ، كما ذكر الله تعالى في القرآن. والدليل على صحة ما قلنا ، والبرهان ُ على حقيقة مـا وصَفنا ، أن نفمات ِ حركات الموسيقــار تذكِّر النفوس الجُنْزِئيَّة َ التي في عالم الكونِ والفساد سُرورَ عالم الأَفلاكِ ، كما تُذكِّر نغماتُ حركات الأفلاك والكواكب النفوسَ التي هي هنـاك سُرورَ عالم الأرواح ؛ وهي النتيجة التي أنتجت من المقدَّمات المقرَّر بها عند الحكماء ، وهي قولهم إن الموجودات المعلولات الشُّواني تحـاكي أحوالنَّها أَحُوالَ المُوجُودات الأُولَى التي هي عِلل لها ، فهذه مقدَّمة واحدة ؛ والأَخْرَى

١ الايوان العالي : المراد به كما يظهر ايوان كسرى .

قولتُهم إن الأشخاص الفلكية عِللُ أوائِلُ لهذه الأشخاص التي في عالم الكون والفساد ، وإن حركاتها علة وكات هذه ، وحركات هذه تحاكي حركات فوجب أن تكون نغمات هذه تحاكي نغماتها . والمثالُ في ذلك حركات الصبيان في لعبهم، فإنهم مجاكون أفعال الآباء والأمتهات ، وهكذا التلامذة والمتعلمون مجاكون في أفعال الآباء والأمتهات ، وهكذا التلامذة والمتعلمون مجاكون في أفعالهم وصنائعهم أفعال الأستاذين والمتعلمين وأحوالهم . وإن أكثر العقلاء يتعلمون بأن الأشخاص الفلكية وحركاتها المنتظمة منتقدمة الوجود على الحيوانات التي تحت فلك القمر ، وحركاتها عليه منتقدم الوجود على عالم الأجسام ، كما بيئنا في رسالة الهيولي ورسالة المباديء العقلية .

فلما ورُجد في عالم الكون حركات منتظمة " ، لما نغمات متناسبة ، دلـ ت على ان في عالم الافلاك ، لتلك الحركات المنتظمة المتصلة ، نغمات متناسبة مفرَّحة لنفوسها، ومشوَّقة لها إلى ما فوقها، كما يوجد في طباع الصبيان اشتياق، إلى أحوال الآباء والأُمَّهات، وفي طباع التلامذة والمتعلمين اشتياق ۗ إلى أحوال الاستاذين ، وفي طباع العبامَّة اشتياق الله أحوال الملوك ، وفي طباع العقلاء اشتياق الله أحوال الملائكة والنشبة بهم ، كما ذ كر في حد الفلسفة انها النشبه بالإله بجسب الطاقة الإنسيَّة . ويقال ان فيثاغورس الحكيم سمع بصفاء جوهر نفسه وذكاء قلبه نغمات حركات الأفلاك والكواكب، فاستخرج بجَودة فيطرته أصول الموسيقى ونغمات الالحان ، وهو أول من تكلم في هذا العلم ، وأخبر عن هذا السر من الحكماء؛ ثم بعده نيقوماخُس وبطليموس وأقليدُس وغيرهم من الحكماء. وهذا كان غرض الحكماء من استعمالهم الالحان الموسيقية ونغم الاوتار في الهياكل وبيوت العبادات ، عند القرابين في سنن النواميس الالهية، وخاصة الالحان المحزنة المرقيقة للقلوب القياسية ، المذكيّرة للنفوس الساهية والارواح اللاهية الغافلة عن سرور عالمها الروحاني" ومحلتها النوراني" ، ودارها الحيوانية . وكانوا يلحّنون مع نقرات ِ تلك الاوتار كلمات ِ وابياتاً موزونة ً

قد ألتفت في هذا المعنى وو'صف فيها نعيم' عالم الأرواح ولذات أهله وسرورهم، كما يقرأ غُنزاة المسلمين عند النفير آيات من القرآن أنزلت في هذا المعنى لترقت القلوب، وتشوق النفوس إلى عالم الأرواح ونعيم الجنان، مثل قوله تعالى: وان الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيتتلون وينقتكون وعدا عليه حقاً في التوراة والإنجيل والقرآن، ومن أوفى بعهده من الله، فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به، وأخوات هذه الآيات من القرآن؛ وكما ينشد غُزاة المسلمين عند اللقاء أيضاً أو الحملة على الهيجاء ما قيل من أبيات الشعر في وصف الحدور العين ونعيم الجينان بما يشوق النّفوس فيل من أبيات الشعر في وصف الحدور العين ونعيم الجينان بما يشوق النّفوس فيل من أبيات الشعر في وصف الحدور العين ونعيم الجينان بما يشوق النّفوس فيل هناك، أو يُشجّع على الإقدام، بالهربية والفارسية، نحو قول الشاعر:

أبت لي عِفتي وأبى بـلاثي وإقدامي على المكروه نفسي ، وقـولي كلما جَشَأت وجاشت: لأدفعَ عن مآثِرَ صالحـاتٍ ،

وأخذي الحمد بالثمن الربيح وضربي هامة البطل المشيع المستري مكانك تتحمدي أو تستريجي وأحمي بعد عن عرض صحيح

وقول الشاعر الفارسي :

بیا تادل وجان بخد اوند سباریم اندوه درم وغم دینارنه داریم جان رازبی دین و دیانت بغروشیم و این عمر فنار ابره غزو کذاریم

فأما الأشعار التي كان الحكماء الالهيون يلعنونها عند استعمالهم الموسيقى في الهياكل وبيوت العبادات ، لترقيق القلوب القاسية ، وتنبيه النفوس الساهية من نومة الغفلة، والأرواح اللاهية في رقدة الجهالة، ولتشويقها إلى عالمها الروحاني ويحلتها النوراني ، ودارها الحيوانية؟ ، ولإخراجها من عالم الكون والفساد ،

١ المشيح : اللقبل عليك والمانع لما وراء ظهره .

الحيوانية: نسبة الى الحيوان، اي الحياة، والحيوان ابلغ من الحياة، لما في بناء فعلان من الحيوانية: والاضطراب اللازم للحياة، كما ذكر في الكلية، ولذلك يستعمل الحيوان للحياة في الحية، وتستعمل الحياة في الدنيا.

ولتخليصها من غَرق بحر الهيولى، ونجاتها من أسر الطبيعة، فهي ما هذه معانيها: 
و يا أيتها النفوس الفائصة في بحر الأجسام المندلهمية، ويا أيتها الأرواح الفريقة 
في ظلمُ ال الأجرام ذوات الثلاثة الأبعاد، الساهية عن ذكر المنعاد، المنعرفة 
عن سبيل الرشاد، اذكروا عهد الميثاق إذ قال لكم الحق : و ألست بربتكم 
قلتم بلى شهدنا ، أن تقولوا يوم القيامة إن كنا عن هذا غافلين. و أو تقولوا: 
الما أشرك آباؤنا الجسمانيون من قبل ، وكنا ذرية من بعدهم جرمانيتين في 
دار الفرور. وضنتك القبور. اذكروا عالم الروحاني وداركم الحيوانية 
وعلتكم النوراني ، وتشو قوا إلى آبائكم وأمهاتكم وإخوانكم الروحانيين ، 
الذين هم في أعلى عليين ، الذين هم من أوساخ الأجرام مُبر وون ، وعن 
مثلابسة الأجسام الطبيعية مُنز هون . بادروا وارحكوا من دار الفناه إلى دار 
البقاء قبل أن يبادر بهم إلى هناك مكر هين مجبورين، غير مستعدين، نادمين 
خاسرين » .

ففي مثل هذه الأوصاف وما شاكل هذه المعاني ، كانت الحكماء تُلحّن مع نفيات الموسيقي في الهميا كل وبيوت العبادات . فقد تبيّن إذاً بما ذكرنا طرف من غرض الحكماء في استعبالهم الموسيقي واستخراجاتهم أصول ألحانه وتركيب نفياته . وأما عليّة تحريم الموسيقي في بعض شرائع الأنبياء ، عليهم السلام، فهو من أجل استعبال الناس لها على غير السبيل التي استعبلها الحكماء، بل على سبيل اللهو واللعيب ، والترغيب في شهوات لذّات الدّنيا ، والغرور بأمانيها . والأبيات التي تُنشد مشاكلة لها مثل قول القائل :

خذوا بنصيب من نعيم ولذَّة ، فكلُّ، وان طال المدى، يتصرُّم وقول القائل :

ما جاءنا أَحَـد مخبِّر انه في جنّة مذمات ، أو في نارِ واعلم بأن مثل هذه الأبيات إذا سبِعها أكثر الناس ظنُّوا وتوهَّموا انه

ليست لذ" ولا نعيم ولا فرح ولا سرور غير هذه المحسوسات التي يشاهدونها وان الذي أخبرت به الأنبياء ، عليهم السلام ، من نعيم الجنات ولذ"ات أهلها باطل" ؛ والذي أخبرت به الحكماء من سرور عالم الارواح وفيضله وشرفه كذب وزور ليست له حقيقة ، فيقعون في شكوك وحيرة . واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، انك ان لم تؤمن للأنبياء ، عليهم السلام ، بما أخبروك عنه من نعيم الجينان ولذ"ات أهلها ، ولم تصد ق الحكماء بما عر فوك من سرور عالم الأرواح ، ورضيت بما تخيل لك الأوهام الكاذبة والظنون الفاسدة ، بقيت متحيراً شاكاً ضالاً منضلاً .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن غرض الأنبياء ، عليهم السلام ، في وضعهم النواميس والشرائع ، وغرض الحكساء في وضع السياسات ليس هو إصلاح أمور الدنيا فحسب ، بل غرضهم جميعاً في ذلك إصلاح الدين والدنيا جميعاً . فأما غرضهم الأقصى فهو نجاة النفوس من محمن الدنيا وشقاوة أهلها ، وإيصالها إلى سعادة الآخرة ونعيم أهلها .

ونرجيع الآن إلى ما كنّا فيه فنقول: إنه إذا وصلت معاني النّفهات والألحان إلى أفكار النفوس، بطريق السّبْع، وتصوّرت فيها رسوم تلك المعاني التي كانت مُستودَعة في تلك الألحان والنغمات، استُغني عن وجودها في المواء كما يُستغنى عن المكتوب في الألواح إذا فهيم وحُفظ ما كان فيها مكتوباً من المعاني، وهكذا يكون حُكم النفوس الجُنُوثية إذا ما هي تمتت وكمنك ، وبلغت إلى أقصى مدى غاياتها مع هذه الأجسام، فعند ذلك هدمت أجسامها إمّا بموت طبيعي أو عرضي ، أو بقربان في سبيل الله تعالى ، واستُخرجت تلك النفوس من الأجسام كما يُستخرج الدّر من الصّد ف ، والجنين من الرّحم، والحب من الأجسام كما يُستخرج الدّر من الصّد ف ، والحب من الأجسام كما يُستخر من القيشرة ، واستؤنف بها أمر آخر ، كما يُستأنف بالدّر أمر آخر أإذا رئي بالصّدف وحصل الدار ، وهكذا حُكم الثار والحب إذا أدركت ونضيجت ،

فليس إلا الصَّرام ١ والحَصَادُ والرَّمي بقُشورها، وتحصيلُ لنبُّها، ويُستأنفُ بها حُكم "آخَر' . وهذا حُكم النفوس بعـد َ مُفارقة الأجسام 'يراد' بها أمر" آخَرُ ، كما ذكر الله تعالى : ﴿ أَفْرَأْيَتُمْ مَا نَـٰمُنُونَ ، أَأْنَتُمْ تَخَلُّقُونَه ، أَم نحن ُ الحالقون ، نحن قدَّر ْنا بينكم الموت ، وما نحن بمسبوقين على أن نسُبدُّلَ أمثالَكم ونُنشِئكم فيا لا تعلمون ، . هكذا أيضاً حُكم نفوس الحيوانات بعد الذَّبح يُستأنف بها أمر "آخَر' ، فلا تُقدَّر ْ يا أَخِي بأَن غرض واضعي النواميس في تحليل ذبح البهائم في الهياكل عند القرابين إنما هو لأكل لحومها حَسْبُ ، بل غرضُهم تخليصُ نفوسها من در كات جَهنتم عالم الكون والفساد ، ونقلتُها من حال النَّتَص إلى حال التَّمام والكمال في الصُّورةِ الإنسانيَّة التي هي أُتمُّ وأكملُ صورة تحت فلك ِ القَمر ؛ وهذه الصُّورة هي آخِرُ باب في جهنيُّم عالم الكون والفساد، كما بيِّنيًّا في رسالة حِكمة الموت. فانظئرِ الآن يا أَخي ، أبدك الله وإيانا بروحٍ منه ، وتَفكَّر واعـلم بأن جسمك صدّف ونفسك دُرَّة " ثمينة ، لا تَعْفَلْ عنها فإن لها قيمة " عظيمة " عند باديمًا وخالِقها، وقد بلغت آخِرَ بابٍ في جَهنَّم، فإن بادرتَ وتزَوَّدْتَ وسعيتَ وخرجتَ من هذا الباب الذي ظاهرهُ من قبلِهِ العذابُ، ودخلتَ من الباب الذي باطنُهُ فيه الرَّحمة ، ساجداً في صورة الملائكة ، فقد أُفلحتَ وفئزت ونجوت .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن صورة الملائكة هي التي تُوفَّي نفسك عند مُفارقة الجسد، كما ذكر الله تعالى بقوله : ﴿ قُلُ يَتُوفَّا كَمَ مَلَكُ المُوتِ الذي و كُلِّ بَكَم ، ثم إلى ربّكم تُرجَعون . ﴿ وَاعلم يا أَخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن ملك الموت هو قابلة ' الأرواح وداية النفوس ، كما أن الداية للأجسام هي قابلة ' الأطفال .

١ المرام ، بنتح الصاد وكسرها : قطع الثمرة واجتناؤها وقت إدراكها .

واعلم يا أخي بأن لكل نفس من المؤمنين أبوين في عالم الأرواح ، كما أن لأجسادهم أبوين في عالم الأجساد، كما قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، لعليٍّ ، رضي الله عنه : أنا وأنت يا عليُّ أَبَوَ ا هذه الأمَّة . قال الله تعالى ٰ: « مِلَّةً أَبِيمَ إبراهيم ، هو سبًّا كم المُسلمين . » وهذه الأبوَّة روحانيَّة ۗ لا جِسمانية . فنرجِعُ إلى ما كنّا فيه فنقول : إن الحكماء الموسيقاريّينَ إنمـا اقتصروا من أوتار العود على أربعة لا أقل ولا أكثر ، لتكون مصنوعاتهم ماثيلة اللَّمور الطبيعية التي دونَ فلــَك القمر ، اقتداءً مجــَكمة الباري ، جَلَّ ثناؤه ، كما بيِّنا في رسالة الأر عاطيقي ، فو تو الزِّير عاثل لو كن النَّاد ، ونفيتُه مُناسِبة " لحرَّارتها وحِدَّتها ؛ والمَكْنَى ماثل لرُّكن الهواء ، ونغيتُه مناسبة " لرطوبة الهواء ولينه ؛ والمِثلَث ماثل لر كن الماء ، ونغمتُه مناسبة لرُطوبة الماء وبرودتِه ؟ والبِّم ماثل لم كن ِ الأرض ، ونفمته ماثلة " لثقل الأرض وغليظها . وهذه الأوصاف لهما مجسَبِ مُناسبة بعضها إلى بعض ، ومجسَب تَأْثَيْرات نَعْمَاتُهَا فِي أَمْرَ جَهَ طَبَاعَ المُستَبِعَيْنَ لِهَا، وَذَلَكَ أَنْ نَعْمَةُ الزير تُنْتَوَّي خِلْطَ الصفراء ، وتزيد في قوّتها وتأثيرها ، وتضاد خِلطَ البَلغمِ وتُلطِّنه ؟ ونغمة المَثنى تقوِّي خِلطَ الدُّم ، وتزيد في قوت وتأثيره ، وتضاده خِلطَ السوداء وترقيُّقه ونليِّنه؛ ونغمة ' المثلُّث نتوسِّي خلطَ البَّلغم ، وتزيد في قو"ته وتأثيره ، وتضاد خيلط الصَّفراء ، وتكسر حيد مها ؛ ونغمة البَمَّ تقوي خِلطَ السوداء ، وتزيد في قوتها وتأثيرها ، ونضاد خلطَ الدُّم ، وتسكِّن فورانه . فإذا أُلِّقت هـذه النغماتُ في الأَّلحان المشاكلة لهـــا ، واستُعملت تلك الألحان في أوقات الليل والنهار المُضادَّة طبيعتُها طبيعة َ الأمراض الغالبة والعلل العارضة ، سكَّنتها وكَسَرت سُورتها ، وخفَّفت ْ على المرضى آلامها ، لأن الأشياء المُتشاكلة في الطباع إذا كثرت واجتمعت ، فَـُويِتَ أَفْعَالُهُا وَظَهْرِتَ تَأْثَيْرَاتُهَا ، وَغُلَـبَتِ أَصْدَادَهَا ، كما يَعْرِفُ النَّاسُ مثلً ذلك في الحروب والخصومات .

فقد تستَّنَ بما ذكرنا طرَّف من حكمة الحكماء الموسيقين المستعملين لها في المار ستانات في الأوقات المُنْضادَّة لطبيعة الأمراض والأعراض والأعلال . وهم اقتصروا على أربعة أوتار لا أكثرَ ولا أقلُّ . فأما العِلَّة التي من أجليها جعلوا غِلَظ كُلُّ وتر مِثلَ غِلَظ الذي تَهَنَّه ومثل ثُلثه ، فذلك منهم أيضاً اقتداء بجكمة الباري، جلُّ ثناؤه، وانتباع لآثار صُنعه في المصنوعات الطبيعية ، وذلك أن الحكماء الطبيعيين ذكروا أن أقطار أكر الأركان الأربعة التي هي النبَّارُ والهُمَواء والماء والأرض ، كلُّ واحد منها مثلُ الذي نحتَه ومثل ْ ثُلْثِه في الكيفيَّة ، أعنى في اللطافة والفيليَظ ِ ، فقالوا ان فيُطرَّ كُرُوِّ الأَثيرِ ، أعنى كُرُوَّ النَّارِ التي دونَ فلنَـكِ القمر ، مثـل فُـطرِ كُنُرةِ الزَّمْهَرِيرِ ومثلُ تُنْشِهَا ؟ وقَنْطُرَ كُنُرةِ الزَّمْهَرِيرِ مِثْلُ فَنْطُرِ كُنُرةَ النسيم ومثلُ ثُلْتِها ؟ وقَنْطرَ كُنُرةَ النَّسيم مِثْلُ قَنْطر كُنُرةً الماء ومثلُ تُنكتها ؛ وقَنْطرَ كُنُرة الماء مثلُ قَنْطر كُرةِ الأرض ومِثلُ أ تُـُلْثِها . ومعنى هذه النَّسبة أن جوهر النَّار في اللطافة ميشلُ جوهر الهَّواء ومثل ثُلثه ؛ وجوهرَ الهواء في اللطافة مِثلُ جوهر الماء ومِثلُ تُلثِـه ؛ وجوهرَ الماء في اللطافة ميثلُ جوهرِ الأرض ومثلُ ثُـُلْتِها . وأما علَّهُ ' شُدِّهِمُ الزِّيرَ الذي هو مُماثلٌ لرُكن النَّارِ ونَهَمَتُهُ مَاثِلَةٌ ۖ لِحَرَارَهُ النَّـارِ وحد يها ، تحت الأوتار كلتها ؛ وشدُّهم البِّم المُماثل لر كن الأرض فوقتها كلُّها ، والمَـثنى بما يلي الزِّيرَ ، والمِثلَـثُ بما يَلَى البُّمُّ ، فهي أيضـاً لعلَّتين اثنتين ، إحداهما أن نغمة الزُّير حادة " خفيفة " تتحرُّك عُلُّواً ، ونفمة َ البَّم عليظة " ثقيلة " تتحر "ك إلى أسفل ، فيكون ذلك أمكن لمزاجِهما وانحادِهما . وكذلك حال المكنى والمثلَّث . والعلَّة الأخرى أن نسبة غِلَظُ الزِّيرِ إِلَى غِلْمَظُ المُنْنَى ، والمُنْنَى إِلَى المِثْلَثُ ، والمِثْلَثِ إِلَى البِّمَّ كنيسبة قُنْطرِ الأرض إلى قَنْطرِ كُنُرة النَّسيم ، وكرةِ النَّسيم إلى كُنُرةٍ الزَّمْهَرير ، والزَّمْهَرير إلى الأثير ؛ فهذا كان سَبَب شَدَّم لهـا على هـذا

الترتيب. وأمــا استعمالُهم نِسبة النُّمن ِ في نفسة الأوتار دون الحُبُس والسُّدل والسُّبع ، وتفضيلُهم إياها ، فمن أجل انها مُشْتَقَّة من السَّمانية . والنَّمانية ' هي أو َّل ُ عددٍ مكمَّب ؛ وأيضاً فإن السَّنة لما كانت أول َ عدد تام ي، وكانت الأشكال ذوات السُّطوح السُّنة أفضلها ، والمقدُّمُ عليها هو المكعَّبُ ، لما فيه من التَّساوي ، كما بينًا في رسالة الجومَطُرُوا ، وذلك ان طولَ هـذا الشَّكل وعرضَه وعُمقَت كلُّهما مُتساوية من وله ستة سطوح مُربّعات كلُّها متساويات ؛ وله غاني زوايا مجسّمة كلُّها متساوية ، وله اثنا عَشَىر ضِلْعاً متوازية "متساوية" ؛ وله أُربع وعشرون زاوية " قائمة " متساوية " ، وهي من ضَرَّب ثلاثة في ثمانية . وقد قلنا إن كلَّ مصنوع كان التَّساوي فيه أكثرَ فهو أفضلُ ، وليس بعدَ الشَّكل الكُريِّ شَكلُ أكثرُ تساويــاً من الشَّكلِ المُكعَّب ، فمن أجل هذا قيل في كتاب أقليد س في المقالة الأخيرة إن شَكلَ الأرض بالمكعَّب أشبه م وشكلَ الفلـك بذي اثنتي عشرة قاعدة مخمَّسات أشبه . وقد بينسًا في رسالة الاسطرُ نُوميا فضيلة الشكل ِ الكُريّ والعدد الاثنى عشر . ومن فضيلة الثانية ما ذكره الحكماء الرياضةِون بأن بين أقطار أكر الأفلاك وبين قبُطر الأرض والهُواء نيسبة " موسيقيَّة؛ وبيان ُ ذلك أنه إذا كان نصف فيُطر الارض ثمانية ، وكان نصف ُ قَيْطُو كُنُرةِ الْهَوَاءُ تَسْعَةً "، فإن قَبُطُو كُنُوةً فلكُ القبر اثنا عَشَر؛ وقَبُطُو َ فلك عُطارِدَ ثلاثـة عشر ؛ وقـُطرَ فلـكِ الزُّهرَة ستة عشر ؛ وقـُطرَ فلك الشمس ثمانية َ عشر؛ وقيُطر َ فلك المرايخ واحد ُ وعشرون ونِصف ُ ؛ وقيُطر َ فلك المشتري أربعة وعشرون ؛ وقُـُطرَ فلك زُحَل سبعة وعشرون وأربعة ُ أسباع ِ ؛ وقَمُطرَ فلك الكواكب الثَّابِيَّةِ اثنَّـانَ وثلاثونَ . فنسبة ُ قَمُطرَ فلك القمر من قَيْطر الأرض مثله وثلث ، ومن قيْطر الهواء المشال أ والرُّبعُ ؛ ونِسبَة فُطر الزُّهُرَة من قُطر الأرض نِسبة الصَّعْف ، ومن قَيْطِرِ القَسَرِ المِنْدِلُ والشُّلُثُ ؛ ونِسبَةُ ويُطرِ الشُّبس من قَبْطرِ المَواء

الضّعف' ، ومن قبُطرِ الأرض الضّعفان والرّبع ، ومن قطرِ القبر المِثلُ والنّصف ؛ ونِسبة 'قطر المشتري من قطر القبر الضّعف ؛ ونِسبة 'قطر الأرض الثلاثة ' الأضعاف ، ومن الرّهرة المِثلُ والنّصف ' ؛ ونِسبة 'قطر فلك الكواكب الشابتة من قطر المشتري المِشلُ والرّبع ' ، ومن الرّهرة النّقمف ، ومن الشّمس المِثلُ والثلاثة ' الارباع ، ومن القّمر الضّعفان والثلاثة ' الارباع ، ومن الأرض أربعة ' أضعاف . وأما عُطار د والمر" ين وزُحل فغير هذه النسبة ، فمن أجل هذا قبل إنها نحوس " . وذكر هؤلاء الحكماء أيضاً أن بين عظم أجرام هذه الكواكب بعضها لبعض نِسباً الحكماء أيضاً أن بين عظم أجرام هذه الكواكب بعضها لبعض نِسباً الأرض هذه النّسب ' أيضاً موجودة ، ولكن منها شريفة فاضلة ، ومنها دون ذلك بطول شَرحها .

فقد تبيّن بما ذكرنا أن جُملة جسم العالم بجبيع أفلاكه وأشخاص كواكبه وأركانها الاربعة وتركيب بعضها جوف بعض ، مركبة ومؤلفة ومصنوعة وموضوعة بعضها من بعض على هذه النسب المذكورة المقدّم ذكر ها؛ وأن جُملة جسم العالم بجري مجرى جسم حيوان واحد، وإنسان واحد ، ومدينة واحدة ، وأن مُدبرها ومُصور ها ومُصور وها ومركبها ومؤلفها ومُبدعها ومُختر عَها واحد لا شريك له ؛ وهذا كان أحد أغراضنا في هذه الرسالة . ومن فضلة الثانية أيضاً أنك إذا تأملت يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، وتصنّعت الموجودات وعنصر الكائنات الفاسدات ، وجدت موجودات كثيرة منه الرطب والحار اليابس ثانية "، وهي أصل الرجودات الطبيعية ، وعنصر الكائنات الفاسدات . وأيضاً من فضلة الثانية الموجودات وأيضاً من فضلة الثانية الموجودات الطبيعية ، وعنصر الكائنات الفاسدات . وأيضاً من فضلة الثانية الموجودات الطبيعية ، وعنصر الكائنات الفاسدات . وأيضاً من فضلة الثانية الموجودات الطبيعية ، وعنصر الكائنات الفاسيدات . وأيضاً من فضلة الثانية الموجودات الطبيعية ، وعنصر الكائنات الفاسيدات . وأيضاً من فضلة الثانية ون غيرها، وهي المركز والمقابلة والتثليثان والتربيعان والتسديسان والتسديسان والتربيعان والتسديسان والتسديسان والتربيعان والترب

وهذه الثانية هي أيضاً أحَدُ أسبابِ الكائناتِ الفاسدات التي دونَ فلك القمر. وإذا تأمُّلتَ أيضاً واعتَبرتَ وجدتَ الثانيـة والعشرين حرفـاً التي في اللغة العربية المُماثِلة كثان وعشرين مَنزِلة من مَنازِل القَس ، هِجاؤها غانية ُ أحر'ف يم وهي ( ا ل ف ي م ن د و ) ؛ ومَـفَاعيلُ أشعار العرَب أيضـاً عَانية ُ أَجِزاءٍ ، وهي أَجِزاء العَروض ؛ وأَجِناسُ أَلحَانِ غِنائهُم أَيضاً عَانية ۗ ، كما سنبيَّن في فصل آخر . وقدَّ قيل إن للجنان ثماني مَراتَبُ ، وحَمَلة ُ العرش غانية " ، والنَّيِّرانُ سَبِعة ' أبوابِ ، وقد بينًا في رسالة البعث والقيامة حققتها . وعلى هـ ذا القياس يا أخى ، إذا تأملت الموجودات ، وتصفّحت َ أحوال الكائنات ، وجدت أشياءَ كثيرة " ثُنائيّات وثـُلاثيَّات ورُباعيات ٍ وخُماسيّات وسُداسيات وسُباعيّات وثُمانيات ومُتسَّعات ومُعشّرات ؟ وما زاد على ذلك بالغاً ما بكغ. وإنما أردنا بذكر المثمَّنات ان نـُنبِّهك من نوم الغفلة ورقدة الجهالة، ولتعلم أن المُسبِّعة الذين قد شُغفوا بذكر المُسبِّعات وتفضيلها على غيرها إنما كان نَظَرُهُم جُزنُيًّا وكلامُهم غيرَ كُلُنِّي ؟ وكذلك حَمَ النَّنُوبِيَّةِ فِي المَثْنُوبِيَّات ، والنَّصادى في تَثَلِيثهم ، والطبيعيين في مُربِّعاتهم ، والحَزميَّة في محمَّساتِهم ، والهند في مسدَّساتهم ، والكيَّاليَّة في متَسَّعاتِهم ، وليس هذا مذهَب إخوانِنا الكِرام ، أيَّــدهم الله وإيانا بروح. منه، حيث كانوا في البلاد، بل نيَظيّرُهم كليٌّ وبحثهم عموميٌّ وعِلمهم جامعٌ ومُعَرفتهم شاملة " .

ولنَّعُد الآن إلى ما كُنَّا فيه فنقول: قد تبيَّن إذاً بما ذكرنا طرف من صفة العود وكمية أوتاره، وتناسب ما بين غلاظها ودقاقها، وكميّة دساتينها، وكميّة شدّها، وما بينها من التناسُب، وكميّة نفعات نقرات أوتاره مطلقاً ومزموماً، وما بينها من التناسُب. فإنَّ أحكم المصنوعات وأتقن المر كبّات وأحسن المؤلّفات، ما كان تأليف أجزائه وهيئة تركيبه على النسبة الأفضل، ومن أجل هذا صارت الألحان تستلذها أكثر المسامع، وتستحسن صفتها

# فصل في ان إحكام الكلام صنعة من الصنائع

ومن المصنوعات المُحكمة المُتقنة أيضاً صنعة الكلام والأقاويل، وذلك ان أحكم الكلام ما كان أبْيَنَ وأبلغ ؛ وأتقن البلاغات ما كان أفصح ؛ وأحسن الفصاحة مـا كان موزوناً مُقفتًى ؛ وألذ الموزونات من الاشعار ما كان غير مُنزحف ، والذي غير مُنزحف من الأشمار هو الذي حروفهُ السَّاكنة وأزمانها مُناسبة للروف مُتحرَّكاتها وأزمانها ، والمثال في ذلك الطويل' والمديد والبسيط ؛ فإن كل واحد منها مركتب من ثانية مقاطع ، وهي هذه: فَعُولِن مَفَاعِيلُن فعوليُن مَفَاعِيلُن فَعُولِنُ مَفَاعِيلُن فعولين مَفَاعِيلُن فعولين مَفاعيلُنْ . وهذه الثانية مركبَّة من اثني عشر سببًا وثمانية أوتاد ، جُملتُها ثمانية ° وأربعون حرفًا ، عشرون منهـا سواكِن ' ، وثمانية ° وعشرون حرفًا متحر"كات". والمصراع منه أربعة وعشرون حرفاً، عشرة" سواكِن؛ وأربعة عشر متحر كات . ونصف المصراع الذي هو ربع البيت اثنا عشر حرفاً ، خبسة منها سواكن ، وسبعة متحر كات . ونسبة سواكن حروف رُبعه إلى متحر"كاته كنيسبة سواكن حروف نيصفه إلى متحر"كاته وكنيسبة سواكن حروفه كلُّها إلى متحرٌّ كانه كلها . وهكذا تجيه ُ حكمَ الوافير والكامل ، فإن كلُّ واحد منهما مركَّب من ستة مقاطع، وهي هذه: مُفاعَلَـتُـن مُفاعَلَــتُـن مُفاعَلَــتُـن ْ مُفَاعَلَتُن مُفَاعَلَتُن مُفَاعَلَتُن مُفَاعَلَتُن مُفَاعَلَتُن سَت مر ات. ونسبة سواكن حروف ثلث البيت إلى حروف متحر كاته كنيسبة حروف سواكن نصفيه إلى متحر"كاته ، وكنيسبة سواكن كله إلى متحر"كات كلته ، وعلى هذا المثال والحُنكم يوجد كلُّ بيت من الأشعار إذا سليم من الزُّحاف مُنصَّفاً كان أَو مربَّعاً أَو مسدَّساً ، وكذلك حُكم الأزمان التي بينها ، وهذه صورتها :

فَعُولُنْ مَفَاعِيلُنْ ﴿ • • ا • ا • ا • ا » الهاءات علامة المتحرّ كات ، والألفات علامة السُّواكن .

فقد تبيّن بهذا المِثال أيضاً ان أحكم المصنوعات وأتقن المركبّات ما كان تأليف أجزائه وأساس بنيته على النسبة الأفضل. ومن أمثال ذلك أيضاً صناعة الكتابة التي هي أشرف الصنائع، وبها يفتخر الوزراء والكتّاب وأهل الأدب في بجالس الملوك، مع كثرة أنواعها وفنون فروعها، وذلك ان لكل أمة من الأمم كتابة عير ما للأخرى، كالعربية والفارسية والسريانية والقبطية والعبرانية واليونانية والمندية وما شاكلها، لا يحصي عدد ها إلا الله، عز وجل ، الذي خلقهم مع اختلاف ألسينتهم وألوانهم وأخلاقهم وطبائعهم وصناعاتهم وعلومهم ومعارفهم ؛ كل ذلك لسعة علمه، ونفاذ مشيئته، وإتقان حكمته ، سبعانه وتعالى .

ونريد أن نذكرُ في هـذا الفصل أصل الحروف ، وكيفيّة ترتيبها ، وكيت مقاديرها ، ونسب تأليفها الفاضلة بينها فنقول :

إن أصل حروف الكتابات كلتها في أي لغة وضعت، ولأي أمة كانت، وبأي أقلام كتبت وخُطّت ، او بأي نقش صُورت ، وإن كثرت ، فإن أصلها كلتها هو الحط المستقيم الذي هو قُطر الدائرة ، والحط المقوس فإن أصلها كلتها هو الحط المستقيم الذي هو قُطر الدائرة ، والحط المقوس الذي هو عبط الدائرة ، فأما سائر الحروف فيركبة منهما، ومؤلفة كها بيتنا في رسالة الجنومطريا شبئه المدخل إلى صناعة الهندسة . ونبين مِثالًا لما ذكرنا من الحروف التي في الكتابة العربية ليكون دليلًا على صحة ما قلنا وحقيقة ما وصفنا ، من أن أصل الحروف كلتها هو الحط المستقيم والحط المقوس اللذان أحد هما قيطر الدائرة والآخر محيطها ، وهي هذه : اب ت ث ج ح خ د ذ ر ز س ش ص ض ط ظ ع غ ف ق ك ل م ن ه و لا ي . فانظر الآن واعتبر وتأميل يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، فإنك فانظر الآن واعتبر وتأميل يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، فإنك عد هذه الحروف بعضها خطاً مستقيماً مثل هذا : ا ب ت ث ، وبعضها تجد هذه الحروف بعضها خطاً مستقيماً مثل هذا : ا ب ت ث ، وبعضها

مَقُوِّساً مثلَ هذا : د ذ ر ز ، وبعضها مركتباً منهما مثلَ سائر الحروف وعلى هذا المِثال والقياس توجد حروف كتابات سائر الأمم مثلُ الهنـدية ، فإنها هكذا: ١ ٣ ٢ ٢ ٥ ٥ ٨ ٧ ٩ ٥ وكذلك السّريانية والعبرانية واليونانية والروميّة، فإن لكل منها اصطلاحاً في أشكال الحروف وصور ما لا يخرُج عمّا قلنا . وإذ قد تبيَّن بمـا ذكرنا أن أصل الحروف والكتابات كلِّها هو الحطُّ المستقيم الذي هو قُـُطر الدائرة ، والخطُّ المقوِّس الذي هو محيطها ، فنريد أن نُبيِّن أَيضاً أَن أَجُودَ الخطوط وأُصعُ الكِتابات وأحسنَ المؤلَّفات ما كان مقاديرٌ حروفها بعضها من بعض على النَّسبة الأفضَل ، فلنذكر أولاً ما قاله أهل ُ هذه الصِّناعة أعني صِناعة الكتابة، ليكون أقوى وأصح اللحُبَّة، وأوضع للبيان ، وأرشد إلى التياس والقانون ، قال المحرِّر الحاذق المهندس : ينبغي لمن يريد أن يكون خطُّه جيداً وكتابتُهُ صحيحة "أن يجعل لهـــا أصلًا يبني علمه حروفه ، وقانوناً يقيس عليه خطوطه ، والمثال ُ في ذلك في كتابة العربية هو ان يَخُطُّ الأَلفَ أُولاً بأي قدر شاء ويجعل غِلظه مناسباً لطنُوله ، وهو الثُّمن ، وأسفله ' أدق من أعلاه ؛ ثم يجعل الألف فيُطر َ الدائرة ، ثم يبني ســـائر الحروف مناسبــاً لطول الألف ولمحيط الدائرة التي الألِفُ مساورٍ لقُطر ها ، وهو أن يجعل الباء والتاء والثاء كلُّ واحدٍ منها طوله مساوٍ لطول الألف ، وتكون رؤوسها إلى فوق الثبن مثل ُ هذا : ا ب ت ث ؛ ثم يجعل الجيم والحاء والحاء كلُّ واحدٍ منها مَدَّته من فوق نصف الألف ، وتقويسُه إلى أَسفل نصف بحيط الدائرة التي الألف مساور لقطرها مثل هذا: ج ح خ؟ ثم يجعل الدال والذال كلَّ واحد منهما مثل طول الألف إذا فيُوسَ مثلَ هذا : د ذ ؛ ثم يجعل الراء والزاي كلَّ واحد منهما كمثل رُبع محيط الدائرة التي الألِفُ فَيُطرها ؟ ثم يجعل السين والشين كلُّ واحد منهما رؤوسُها إلى فوق ثُمن الأَلف ، ومَدَّتُهُما إلى أَسفل نصف ِ محيط الدائرة مثل ُ هـذا : س ش ؛ ثم يجعلَ الصَّاد والضَّاد مَدَّة طول كلِّ واحدٍ منهما إلى قُـدُّام

مثل ُ طول الألف ، وفتحتها مثل ُ ثُمن الألف ، ومَدَّتها إلى أسفل مثل ُ نصف الدائرة المقدَّم ذِكرُها مثل هذا : ص ض ؛ ويجعل الطاء والظاء كلُّ واحد منهما طوله مثل طول الألِف ، وفتحتها مثل ثُمن الألف، ورؤوسها إلى فوق بطول الألف مثل هذا : ط ظ ؛ ثم يجعل العين والغين كلَّ واحدٍ منهما تقويسه من فوق رُبع محيط تلك الدائرة ، وتقويسه من أسفل نصف محيطها ، مثل هذا : ع غ ؛ ثم يجعل مدَّة الفاء إلى فدُّام مثل طول الألِّف، وفتحته ثـُـمن الألف ، وحلقته وحلقة الِقاف والواو والميم والهاء كلها متساوية " مثل ثلث الأليف إذا دُور مثل هذا: ف ق و م • ؛ ويجعل مدا القاف إلى أسفل مثل نصف عبط تلك الدائرة مثل هذا: ق ؛ ثم يجعل مدَّة الكاف إلى قنُدَّام مثل طول الألف ، وفتحته مثـل ثنَّمن الألف ، وكسرته إلى فوق ربع الألف مثل هذا: ك ؟ ثم يجعل طول اللام مثل الألف، ومَدَّته إلى قدام نصف الألف ، مشل هذا : ل ؛ ثم يجعل مَدَّة الميم والواو كلَّ واحد منهما إلى أسفل مثل تقويس الراء والزاي مثل هذا: م و ؟ ثم يجعل تقويس النون مثل نصف محيط تلك الدائرة التي الألف مساو لقنطرها مثل هذا : ن ؛ ثم يجعل الياء مثل الدال ومَدَّته إلى خلف مثل طول الألف ، أو تقويسه إلى أسفل مثل نصف محيط الدائرة مثل هذا: ي . وهذا الذي ذكرناه من نسب هذه الحروف وكمية مقاديرها طولاً وعرضاً بعضها عند بعض ، فهو شيء تـُوجبه قوانين الهندسة والنـّـسَبُ الفاضلة . وأما ما يتعارفه الناس ويستحسنه الكتئاب فعلى غير ما ذكرنا من المقادير والنئسب ، وذلك بحسب موضوعاتهم ومَرضيًّاتهم واختياراتهم دون غيرها؛ وبحسب طول الدُّر ْبَةِ وجريان العادة فيها . وإذ قد تبيَّن بما ذكرنا ماهيَّة ُ النِّسَبُ الفاضلة ومقادسُ الحروف وكمية أطوالها ، فنريد أن نذكر هاهنا أيضاً طرفـاً من كيفية صوريها وتخطيط أشكالها ، وكيفية تركيبها بعضها مع بعض على ما يُوجبه القياس والقانون بطريق الهندسة .

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن صُور وف الكتابات كثيرة الفنون مختلفة الأنواع ، كما تقد م ذكر ها ، وهي بجسب موضوعات الحكماء من الكثتاب ، واختياراتهم لهما ، وتواطئهم عليها ، يطول أذكر عيلة ذلك وشرحه. ولكن نذكر أقولاً مجملًا مختصراً في ثلاث كلمات بحسب ما 'توجبه قوانين الهندسة والقياسات الفلسفية ، كما أوصى المحر و الحاذق المهندس فقال : ينبغي أن تكون صُور ألحروف كلها لأي أمة كانت ، في أي لغة كانت ، وبأي أقلام خطت ، إلى التقويس والانحناء ما هو الألف التي في كانت المربية ، وان يكون غلظ الحروف إلى الانخراط ما هو ؛ وأن يكون عند التركيب الزوايا كلها حادة وإلى التدوير ما هو . فهذا ما قاله أهل الصناعة في تقدير هذه الحروف ومناسباتها مفردة مفردة . فأما عند التركيب والتأليف فربما تختلف وتتغير لعلل يطول شرحها ، ولكن يجب على المحر و عند تعليمه للخط التوقيف عليها .

فقد تبين إذا بما ذكرنا أن أحكم المصنوعات، وأتقن المركبات، وأحسن المؤلئات ماكان تركيب بينيته وتأليف أجزائه على النسبة الأفضل والنسب الفاضلة هي الميثل والميثل والنصف ، والمثل والثلث والمثل والمثل والثبن ، كما قد بينا قبل ومن أمثال ذلك أيضاً صورة والرابع ، والمثل والثبن ، كما قد بينا قبل . ومن أمثال ذلك أيضاً صورة والإنسان وبينية ميكله ، وذلك ان البادى ، جل جلاله ، جعل طول قامته مناسباً لعرض جُئته ، وعرض جئته مناسباً لعنتي تجويفه ، وطول ذراعيه مناسباً لطول فخذيه ، وطول وقبته مناسباً لطول عمود ظهره ، وكبر وأسه مناسباً لكبر جُئته ، وطول أستدارة وجهه مناسبة لسعة صدره ، وشكل عييه مناسباً لشكل فهه وطول أنفه مناسباً لقدار خديه ،

١ التوقيف : التعلم .

وطول أصابع يديه مناسباً لأصابع رجليه ، وطول أمعائه مناسباً لطول أو ردته ، وتجويف معدته مناسباً لكبر كبده ، ومقدار قلبه مناسباً لكبر رئته ، وشكل طعاله مناسباً لشكل كبده ، وسعة حلقومه مناسبة لكبر رئته ، وطول أعضائه وغللظها مناسباً لكبر عظامه ، وطول أضلاعه وتقويسها مناسباً لصندوق صدره ، وطول عروقه وسعتها مناسباً لبعد مسافة أقطار جسده. وعلى هذا المثال إذا تأملت واعتبرت كل عضو من أعضاء بدن الإنسان وجدته مناسباً لجملة جُنته نسبة ما ومناسباً لعمضو عضو من أعضاء الجسد نسبة أخرى، لا يعلم كنه معرفتها إلا الله ، جل ثناؤه ، الذي خلقها وصوارها كما شاء ، كيف يشاء ، كما ذكر بقوله ، جل ثناؤه : « لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم . » وقال : « خلقك فسواك فعداك في أي صورة ما شاء ركبك » .

# فصل في تناسب الأعضاء على الأصول الموسيقية

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن النّط فله وأنا سليبت في الرّحم من الآفات العارضة هناك ، ومن فساد الأخلاط وتغير الميزاج ومناحس أشكال الفلك ، عند مسقط النقطة ، وعند المبادىء شهراً بشهر ، وتمت بينية البدن و كملت صورة الجسد ، كما بيننا في رسالة لنا ، خرج الطفل من الرّحم صحيح البنية تام الصورة ، فكان طول قامنه غانية أشبار بشبره سواء . فمن رأس ركبتيه إلى أسفل قدميه شبران ، ومن رأس ركبتيه إلى حقويه ل وأس وكبتيه إلى حقويه وأده شبران ، ومن رأس فؤاده إلى منفر ق رأسه شبران ، ومن رأس فؤاده ألى منفر ق وأسه شبران ، ومن رأس فؤاده ألى منفر ق وأسه شبران . وإذا فتح يديه ومدّهما يمنة ويسرة كما يفتح الطائر جناحيه ، ومجد ما بين وأس أصابع يده اليسرى غانية أشبار:

١ الأوردة : جمع الوريد وهو عرق في المنق ، وهما وريدان .

٧ الحقو : الكشح ومعقد الازار .

النصف من ذلك عند تَرُ قُنُو رَبه ا ، والربع عند مرفقيه ؟ وإذا مد يديه إلى فوق رأسه ، وو ُضع رأس ُ البير ْ كار على سُر ّته ، وفنتيح إلى رؤوس أصابع يديه، ثم أدير إلى رؤوس أصابع رجليه، كان البُعد بينهما مُساوياً عَشرة أشبار بزيادة ربع طول قامته. ويوجد طول وجهه من رأس ذَّقنه إلى منبت الشعر فوق جبينه شبراً وثمناً ؛ ويوجد البعد ما بين أذنه شبراً وربعاً ؛ ويوجد طول أنفه ربع شيره ؛ ويوجد طول شق عينيه كل واحد ربع ثمن شيره ، وطول جبينه ثـُلث طول وجهه ؛ ويوجد شقٌّ فمه وشفتيه كلٌّ واحد مساوياً لطول أنفه ، وطول قدميه كلُّ واحــد شبراً ورُبع شبر ، وطول كفَّيه مِن رأس الكُرُسوع الى رأس الإصبَع الواسطى شيراً؛ ويوحد طول إبهامه وطول أ خنصره متساويين، ورأسُ البنصر زائداً على رأس الحنصر عُنَ شبوه، وكذلك زيادة' الو'سطى على البـنصر ، وكذلكِ السَّبَّابةِ ؛ ويوجد عرضُ صدره شبراً ونصفاً، وبُعد ما بين ثدبيه شبراً، وما بين سُرَّته إلى عانتِه شبراً، ومن رأس فؤاده إلى رأس ترقوته شبراً ؛ ويوجد البعد ما بين منكبيه عشبرين. وعلى هذا المثال والقياس يوجد إذا اعتُبْر طولُ امعائه، ومصارين جوفه، وعروق جسده، والعَصَبات المسكات لعظامه، وأوتار مفاصله متناسبات بعضها إلى بعض طولاً وعرضاً وعمقاً مثل ما ذكرنا من مُناسبات مقادير أعضائه الظاهرة. وعلى هذا القياس والمثال يوجد بنيَّة أبدان سائر الحيوانات مُناسبة "أعضاء صورة كلِّ نوع منها لجملة بدنه ، أو بعضها إلى بعض، مُناسبة"، إما بالكيفيّة ، وإما بالكميَّة ، وإما بهما جميعاً ، لا تخلُّ شيئاً إذا سَلِّمت من الآفات العارضة عند الابتداء ، وعند النشوء ، من فساد الاخلاط ، وتغيير المزاج ، ومناحس

١ الترقوة : مقدم الحلق في اعلى الصدر حيث يترقى النفس .

٢ المرفق : موصل الذراع في العضد .

٣ الكرسوع : طرف الزند الذي يلي الحنصر ، وهو العظم الناق. عن الرسغ .

<sup>؛</sup> المنكب: مجتمع رأس الكتف.

أشكال الفلك . وعلى هذا المثال والقياس يعملُ الصنّاع الحذّاق مصنوعاتهم ، من الأشكال والتائيل والصور، مناسبات بعضُها لبعض في التركيب والتأليف والهندام ، كلُّ ذلك اقتداء بصنعة الباري ، تعالت قدرته ، وتشبُّه بحكمته، كما قيل في حدّ الفلسفة انها هي التشبُّه بالإله بحسب الطاقة الإنسانية .

## فصل في حقيقة نغمات الأفلاك

اعلم يا أُخي ، أيدك الله و إيانا بروح منه ، أن في اعتبار هذه المقالات التي تقدُّم ذكرها في هذه الفصول الدالة على ان أُحكمَ المصنوعات، وأنقنَ المرَّكَّبات، وأحسن التأليفات هو مــا كان تركيب بـِنيته عــلى النسبة الأفضل ، وتأليفُ أجزائه على مثل ذلك دليل وقياس لكل عاقل متفكر معتبر، على أن تركيب الأفلاك ، وكواكبها ومقادير أجرامها ومقادير الأركان ومولَّداتها موضوعة" بعضها على بعض على النسبة الأفضل . وهكذا أبعادُ هذه الأفلاك وكواكبها وحركاتها مُتناسبات على النسبة الأفضل. وان لتلك الحركات المُتناسبة نغمات متناسبات مُطربات مُتوازيات لذيذات ، كما بيَّنسا في حركات أوتار العيدان ونغماتها. فإذا تفكُّر ذو اللُّبُّ واعتَبر تبيَّن له عند ذلك وعلم بأن لها صانعاً حكيماً صنعها، ومركِّباً حاذقاً ركَّبها، ومؤلفاً لطيفاً ألَّفها؛ وتيقَّن بذلك، فتزولُ الشُّبهة المُموُّهة التي دخلت على قلوبِ كثيرٍ من المرتابين ، وترتفع الشكوك ، وينتضح الحق ؛ ويعلم أيضاً ويتبيَّن له أن في حركاتِ تلك الأشخاص ونغمات تلك الحركات لذَّة وسروراً لأهلها ، مثلَ ما في نغمات أُوتارِ العبيدان لذة " وسرور" لأهلها في هذا العالم . فعند ذلك تشو "قت نفسه إلى الصعود إلى هناك، والاستماع ِ لها والنَّظرِ إليها، كما صعدت نفس ُ هرميسَ ١

770

١ هرميس : رجل ، قيل كان أعلم أهل الدنيا في علم النجوم ، وقيل هو إدريس ، أي
 اختوخ ، وهو أول من رسم العلوم .

الثالث بالحكمة ، لما صَفت ورأت ذلك ، وهو إدريس النبي ، عليه السلام ، وإليه أشار بقوله تعالى: « ورفعناه مكاناً عكياً » ؛ وكما سَمِعَتْه نفس فيثاغورس الحكيم لما صَفت من دَرَن الشهوات الجِسمانية ، ولطنفت بالأفكار الدائمة ، وبالر ياضات العددية والهندسية والموسيقية . فاجتهيد يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، في تصفية نفسك ونخليصها من بحر الهيولى، وأسر الطبيعة ، وعبودية الشهوات الجسمانية ، وافعل كما فعلت الحكماء ووضعت في كتبها ، وعبو خوهر نفسيك من جوهر نفوسهم . واعمل كما وصفنا في كتاب الأنبياء ، عليهم السلام ، وصف نفسك من الأخلاق الرديشة والآراء الفاسدة والجهالات المتراكمة والأفعال السيّنة ، فإن هذه الحيصال هي المانعة ما عن الصُعود إلى هناك بعد الموت ، كما ذكر الله تعالى بقوله : « لا تنفيح مم المواب السباء ، ولا يدخلون الجنة ، حتى يليج الجدل في سَم الحياطا » .

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن جوهر نفسك من الأفلاك نزل يوم مسقط النُّطانة كما بيَّنا في رسالة لنا ، وإلى السماء يكون مصيرُها بعد الموت الذي هو مفارقة الجسد، كما ان من التراب يكون جسدك، وإلى التراب يكون جسدك بعد الموت .

واعلم يا أُخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن هذه الحياة الدُّنيا للنفوس المتجسدة إلى وقت المفارقة التي هي الموت ماثلة المدة كون الجنين في الرحم من يوم مسقط النُّطفة إلى يوم الولادة .

واعلم، يا أخي، ان الموت ليس شيئاً سوى مفارقة النفس الجسد، كما ان الولادة ليست شيئاً سوى مفارقة الجنين الرحم. وقال المسيح، عليه السلام: من لم يولد ولادتين لم يصعد إلى ملكوت السماء. وقال، جل ثناؤه، في صفة أهل الجنّة : « لا يذوقون فيها الموت إلاً الموتة الأولى» وهو مفارقة النّفس

١ الجمل : حبل السفينة . سم الحياط : ثقب الابرة .

الجسد مر"ة واحدة على الشريطة التي تقد م ذكرها ، وهم السعداء الذين أشار إليهم بقوله : « وقالوا الحمد نه الذي هدانا لهذا ، وما كنتا لنهتدي ، لولا أن هدانا الله ، لقد جاءت رسل وبنا بالحق. » فأما الأشقياء فهم الذين يتمنتون العود إلى الدنيا والتعلق بالأجساد مر"ة أخرى ، ويذوقون الموت مرة أخرى كما ذكر الله تعالى حكاية عنهم : « قالوا ربننا أمتنا اثنتين وأحييننا اثنتين ، فاعتر فنا بذنوبنا ، فهل إلى خروج من سبيل . » أعاذك الله أيها الأخ من حال هذه الطائفة ، وإيانا وجميع إلى حا وقد وعدنا به من ذكر قوانين الألحان العربية فنقول :

إن للغة العربية وألحانها ثمانية قوانين ، هي كالأجناس لها ، ومنها يتفرَّع سائرُها ، وإليها يُنسب باقيها ، كما ان لأشعارها ثمانية مقاطع منها يتركَّب سائرُ دوائير العروض وأنواعها ، وإليها يُنسب ، وعليها يُقاس باقيها ، كما هو مذكور في كتب العروض بشرحها .

نقرتان منها متو اليتان، لا يكون بينهما زمان نقرة ، ثم نقرة مفردة ثقيلة، ثم أربع ُ نقرات ، واحدة ُ مطويَّة في أولها ، مثل ُ قولك : مفاعِل ُ مفاعيكُن ۗ تُنُنُ تُنُنُ تُنُنُ تُنُنُ \* تُنُنُ \* بُمُ يعود الإيقاع ويكرَّر إلى أن يسكنُتَ المغنّي ، وأهل ُ زماننا يُسمُّون هذا اللحن َ الماخوري ، وهو مثال ُ صُياح الفاختات ١ كَنْ كُو كُو كُنُوكُو كُو. وأما خفيف الثقيل الثاني فهو ثلاث نقرات منواليات لا يكون بينها زمان نقرة ، ولكن بين كل ثلاث نقرات وثلاث نقرات ِ زمان ُ نقرةٍ ، مثل ُ قولك : فَعَلَمُن ْ فَعَلْمُن ْ تَكُر َّد داعًا تَكْنُن ْ تُنْنُنُ ۚ إِلَى أَن يُسَكَّت المغني. وأَمَا الرَّمَل فهو عكسُ الماخوريَّ، وذلك انه سبع نقرات مثله ، ولكن أوله نقرة مفردة " ثقيلة ، ثم نقرتان مُتَواليتان ِ لا يكون بينهما زمان نقرة ، ثم أدبع نقرات ، كل اثنتين منها متواليتان ، لا يكون بإنهما زمان نقرة مثل قولك : فاعِلْن مفاعِلْن مثل صياح القِباج ' تَنُن تَنْنُن كِي كِي كِي كِي كِي المَل فهو ثلاث نقرات متواليات متحر كات مثل قولك: منتفاعلكَيْن تَنْنُنُن تَنْنُنُن . وأما خفيف ' الحفيف فهو نقرتان متواليتان لا يكون بينهما زمان نقرة ، ولكن بين كل نقرتين ونقرتين زمان ُ نقرةٍ مثل ُ قولك : مفاعلنُن مفاعلنُن ْ تَنُنُنُ تَنُنُنُ تَنُنُنُ تَنُنُنُ قَنُنُنُ . وأما الهَزَجُ فهو نقرة مسكنَّنة ونقرة أخرى أَخْفُ منها ، بينهما زمان نقرة ، وبين كل اثنتين زمان نقرتين مثل قولك: فاعل فاعل .

فهذه الثانية الأجناس التي قلنا انها أصل وقوانين لغناء العرب وألحانها فير العربية كالفارسية والرومية واليونانية فلألحانها وغنائها قوانين أخر غير هذه، ولكنها كلمها مع كثرة أجناسها وفنون أنواعها ليست تخر ج من الأصل والقانون الذي ذكرناه قبل هذا الفصل وإذا تأملت يا

١ الفاختة : الحمامة المطوَّقة التي تحبس في الأقفاس ، ويسمونها في الشام يا كريم .

٢ القباج: الحجال.

أُخي ، أيَّدك الله وإيانا ، وجدت صِحَّة ما قلنا ، وعرفت حقيقة ما وصفنا .

# فصل في ذكر المربّعات

اعلمْ يا أخي ، أيَّدك الله وإيانا بروح منه ، أن الله تعالى جعل بواجب حكمته الأشياء الطبيعية التي تحتّ الكون والفساد، وأسبابَها وعللَها الموجبة، لكونها أكثرُها مربعات ، بعضها متضادّات وبعضها متشاكلات ، لما فيها من إحكام الصَّنعة وإتقان الحكمة ، لا يعلم أحدٌ من خَلَقِه كُنُهُ معرفتها إلاَّ هو الذي أبدعها واخترعها وأوجدهـا وركتبها وألَّهُها كما شاء كيف شاء . ونريد أن نذكر طرفاً من تلك الأشياء المربّعات المتضادَّات والمتشاكلات ليكون تنبيهاً لنفوس الغافلين عن النَّظر فيهـا ، وحَثًّا لهم على التفكر بها والاعتبار لها ، وتسهيلًا لنفوس الباحثين عن معرفة عِلمَلِها ، والطالبين مــــا الحكمة ُ فيها . فمن الأمور المربّعاتِ الظاهرات البيّنات الأزمان ُ الأربعة التي هي فصول السنة ، وهي الربيع والصيف والحريف والشتاء ، والذي يُشاكِل الربيع من البروج من أول الحَمَل إلى آخر الجوزاء ، والذي يُشاكلها من أرباع الفلك الرُّبع الشرقيِّ الصَّاعد إلى وتَد السماء ، والذي يشاكِلها من الشهر الرُّبعُ الأُولُ ، سبعةُ أيام من أول الشهر ، والذي يُشاكِلها من اتصالات الكواكب التوبيع الأيسر ، ومن الأركان الأربعة راكن ا الهواء ، ومن الطبائع الحرارة والرطوبة ، ومن الجهات الجنوب ، ومن الرياحِ التَّيْمِيُّ ، ومن أرباع ِ اليوم الست عاعات الأولى ، ومن أخلاط المِزاجِ الدمُ ، ومن أَرباع ِ العُمر أَيامُ الصِّبا ، ومن القوى الطبيعية القوةُ ا الماضة' ، ومن القوى الحيوانية القوة' المتخيّلة ، ومن الأفعال الظاهرة الفرحُ والسرورُ والطربُ ، ومن الأُخلاقِ الجودُ والكَرمُ والعدلُ ، ومن

١ التيمي الجنوبي .

المحسوسات المُشاكِلات لهذه أيضاً وتر المكنى ونغماته ، ومن الألحان الترنيم ، ومن الكلام والأشعار المديح ، ومن الطعوم الحلاوات ، ومن الألوان ما اعتدلت أصباغه كالمنثور ، ومن الروائع الغالية البنفسج والمر و نجوش وما شاكلها من الروائع الحارة اللينة . وبالجملة كل طعم وراغة ولون معتدل .

والذي شاكل زمان الصيف من أرباع الفلك الرئب الهابط من وتد السماء إلى وتد المغرب، ومن البروج من أول السرطان إلى آخر السنبلة، ومن أرباع الشهر الرئبع الثاني سبعة أيام، ومن الانصالات ما جاوز التربيع الأيسر إلى المثقابلة ، ومن الأركان ر كن الناد ، ومن الطبائيع الحرادة والنبس ، ومن الجهات الشرق ، ومن الرياح الصبا ، ومن أدباع اليوم ست ساعات إلى آخر النهاد ، ومن الأخلاط المرق الصفراء ، ومن أدباع العمر أيام الشباب ، ومن القوى الطبيعية القوة الجاذبة ، ومن القوى المحبوسات المقوانية القوة المفكرة والمنال الظاهرة سرعة الحركة والقوة والمجلد المناطقة والسناكة ، ومن المقول المنال الظاهرة سرعة الحركة والقوة والمجلد ، ومن المحسوسات المقوية الكلام الأشعار وما شاكله ، ومن الطعوم الكلام الأشعار وما الألوان الصفرة والحرة ، ومن الروائع المسك والياسين الحرابيات ومن الألوان الصفرة والحرة ، ومن الروائع المسك والياسين وما شاكلها . وبالجملة كل طعم ولون ورائحة حارة يابسة .

والذي شاكل زمان الحريف من أرباع الفلك الرُّبع المابط من وتد المغرب إلى وتد الأرض ، ومن البروج من أوّل الميزان إلى آخر القوس ،

١ المنثور : نبات ذو زهر طيب الرائحة ، مختلف الألوان .

المرزنجوش : المردقوش ، والمردكوش ، وهو من الرياحين التي تزرع في البيوت ، دقيق
 الورق بزهر أبيض ، له بزر كالريحان عطري" ، فارسي ممر"ب .

٣ الحريفات : الطموم التي تلذع الغم بحرارتها .

ومن أرباع الشهر الرئيع الثالث السبعة الأيام بعد النصف ومن الاتصالات بعد المقابلة إلى التربيع الأيمن ومن الأركان ركن الأرض ومن الطبائع البرودة واليبوسة ومن الجهات المغرب ومن الرياح الدور ومن أرباع البورة واليبوسة ومن أول الليل ومن الأخلاط المرقة السوداء ومن أرباع العيم أيام الكهولة ومن التوى الطبيعية القوة الملاكة ومن التوى الطبيعية القوة ومن الأفعال الظاهرة التأني والتثبت ومن المحسوسات المشاكلة لها نغمات المثلث ومن الأطاهرة التأني والتثبت ومن المحسوسات المشاكلة لها نغمات المثلث ومن الألوان الشودة والزكانة والزكانة عما شاكله ومن الكلام المديح وما كان ومن الألوان السواد والغبرة وما شاكله ومن الروائح والحة الودد وما شاكلها من الروائح والحة الودد

والذي شاكل زمان الشناء من أرباع الفلك الرّبع الصّاعد من وتد الأرض إلى أفنق المسَرق ، ومن البروج من أول الجدي إلى آخر الحرت الأرض ألى أفنق المسَرق ، ومن البروج من أول الجدي إلى آخر الحرت ومن أرباع الشهر الرّبع الأخير سبعة أيام ، ومن الاتصالات التربيع الأيمن ، ومن الأركان ر كن الماء ، ومن الطبائع البرودة والرطوبة ، ومن الجهات الشمال ، ومن الرياح الجيربياء ، ومن أرباع اليوم النسّصف الأخير من الليل ، ومن أخلاط المزاج البلغم ، ومن القوى الطبيعية القوة الدافيعة ، ومن القوى الحيوانية القوة الممد كرة ، ومن الأخلاق الحيام والتجاوز ، ومن الأفعال الظاهرة السهولة في المعاملة وحسن المعاشرة ، ومن المحسوسات المشاكلة له أيضاً نغمات وتر البيم ، ومن الأطان الهرج والرّمل ، ومن

١ الدبور : الريح الغربية.

٢ الزكانة : إصابة الظن ، وصدق الفراسة .

٣ الحمافة: استحكام المقل.

٤ الجربياء: الريح الشمالية.

الكلام والاشعار ما كان مديماً في الجنود والكرم والعدل وحُسن الحُلْتُق، ومن الطَّعوم الدُّسُوماتُ والعُلْدُوباتُ ، ومن الألوان الحُنْضرةُ ، ومن الروائح النَّرجِسُ والنَّيلوفَسَر ، وما شاكلهما. وبالجملة كلُّ لون أو طعم أو رائحة باردة رَطبة .

وعلى هذا المثال والقياس إذا تصفحت يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أحوال الموجودات الطبيعيات ، واعتبرت أنواع الكائنات المحسوسات ، وجدت كلم اداخلة في هذه الأقسام الأربعة، مُشاكِلات بعضها لبعض ، أو مُضادًات بعضها لبعض ، كما ذكر الله بقوله جل ثناؤه: «ومن كل شيء خلقنا زوجين اثنين» ، وقوله عز وجل : « خكلق الازواج كلها بما تُنبِت الأرض ومن أنفُسِهم ومما لا يعلمون » .

واعلم يا أخي بأن هذه الأشياء المنشاكيلة إذا جُمع بينها على النشبة التأليفية، ائتلفت وتضاعفت قواها وظهرت أفعالها وغلبت اضدادها، وقهرت ما مخالفها ؛ وبمعرفتها استخرجت الحكماء الأدوية المنبوئة من الأمراض، الشافية الأسقام مثل النثرياقات والمراهيم والشرابات المعروفة بين الاطباء، الموصوفة في كتبهم؛ وعلى مثل ذلك عَمِل أصحاب الطللسمات بعد معرفتهم بطبائع الأشياء، وخواصها، ومشاكلتها، وكيفية تركيبها، ونيسب بطبائع الأشياء، وخواصها، ومشاكلتها، وكيفية تركيبها، ونيسب تأليفها. والمثال في ذلك الشكل المتسعم في تسهيل الولادة، إذا كتب فيه الاعداد التسعة في الشهر التاسع من الحمل، في الساعة التاسعة من الطلث ، ويكون رب الطالع في التاسع ، أو رب التاسع في الطالع ، أو يكون القمر في الناسع ، أو متصلاً بكوكب منه في التاسع ، وما شاكل ذلك من المتسعات .

النيلوفر : ضرب من الرياحين ينبت في المياه الراكدة ، له اصل كالجزر وساق املس ،
 يطول بحسب عمق الماه ، فاذا ساوى سطحه اورق وازهر ، واذا بلغ يسقط عن رأسه ثمر
 داخله بزر اسود .

## فصل في الانتقال من طبقات الالحان

داعلم با أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، ان الله ، جل جلاله ، جعل بواجب حكمته لكل جنس من الموجودات حاسة مختصة بإدراكيها، وقوة من قوى النفس تنالها بها وتعرفها بطريقها ، لا تثنال بطريقة أخرى ، وجعل أيضاً في جُبلة كل حاسة دراك ، أو قوة علامة ، أن تستلا من إدراك عسوساتها ، وتنشوق إليها إذا فقدتها وملت منها إذا دامت عليها ، وتستر وح الل غيرها من أبناء جنسها ، مثل ما هو معروف بين الناس في مأكولاتهم ومشروباتهم ، وملبوساتهم ، ومشموماتهم ، ومبصراتهم ، ومسموعاتهم ، ومبصراتهم ، ومسموعاتهم ؛ فالموسيقار الحاذق الفاره ٢ هو الذي إذا علم بأن المستمين قد ملتوا من لحن ، غنت لهم لحناً آخر ، إما منضاد آله أو منشاكلاله .

واعلم يا أخي ان الحروج من لحن إلى لحن، والانتقال منه ليس له طريق الا على أحد الوجهين، إما أن يقطع ويسكنت ويصلح الدّساتين والأوتار بالحيز ق ٣ والارخاء ، ويبتدئ ويستأنف لحنا آخر ، أو يتر لا الأمر مجاله ، ويجر من ذلك اللحن إلى لحن آخر قريب منه مشاكل له ، وهو أن ينتقل من الثقيل إلى خفيفه ، أو من الحقيف إلى ثقيله أو إلى ما قارب منه . والمثال في ذلك انه إذا أراد ان ينتقل من خفيف الرّمل إلى الماخوري أن يقف عند النقر تين الاخيرتين من ثقيل الرّمل ثم يتلوهما بنقرة ، ثم يقف وقفة "خفيفة ، ثم يبتدى وبالماخوري ومن حيذ ق الموسيقار أيضاً أن يكسو الاشعار المفرحة الألحان المشاكلة لها ، مثل الأرمال والأهزاج ، وما كان منها من المديح في معاني المجد والجنود والكرم أن يكسوها من الالحان المشاكلة لها

١ تستروح : تجد الراحة ، وتستأنس .

٢ الفاره : الحاذق .

٣ الحزق: جذب الوتر بشدة.

مثلَ الثقيلِ الأولِ والثاني ؛ وماكان في المديح من معاني الشجاعة والإفدام والنشاط والحركة أن يكسوها من الالحان مثل الماخوري والحقيف وما يشاكلها .

ومن حذق الموسيقار أيضاً أن يستعمل الألحان المشاكلة للأزمان ، في الأحوال المشاكلة بعضها لبعض ، وهو أن يبتدى وفي مجالس الدعوات والولائم والشرب بالألحان التي تقوم الأخلاق والجود والكرم والسخاء ، مثل ثقيل الأول وما شاكلها ، ثم يتبعها بالألحان المفرحة المطربة ، مثل الهزج والرمل ، وعند الرقص والدستبند الماخوري وما شاكله ، وفي المخرس ان خاف من السكارى الشغب والعربدة والحصومة أن يستعمل الألحان الملينة المنومة الحزينة .

### فصل في نوادر الفلاسفة في الموسيقى

يقال انه اجتمعت جماعة "من الحكماء والفلاسفة في دعوة ملك من الملوك، فأمر أن يُكتب كل ما يتكلّبون به من الحكمة ، فلما غنتى الموسيقار لحناً مطرباً، قال أحد الحكماء: ان للغناء فضيلة يتعذّر على المنطق إظهارها، ولم يقدر على إخراجها بالعبارة ، فأخرجها النّفس لحناً موزوناً ، فلما سمعتها الطبيعة استلاتها وفرحت وسُرّت بها ، فاسمعوا من النفس حديثها ومناجاتها ، ودعوا الطبيعة والتأمل لزينتها لا تغرنكم . وقال آخر : احذروا عند استاع الموسيقي أن تثور بكم شهوات النفس البهيميّة نحو زينة الطبيعة ، فتميل بكم عن سننن الهدى، وتصد كم عن مناجاة النفس العمليا . وقال آخر المهوسيقار: حراك النفس نحو قواها الشريفة من الحيلم والجود والشجاعة والعدل والكرم

١ الدستبند : لمبة للمجوس يدورون وقد امسك بمضهم يد بعض كالرقس .

٢ السنن : نهج الطريق وجهته .

والرأفة ، ودع الطبيعة لا نحر "ك شبواتيها البهيمية . وقال آخر : الموسيقار إذا كان حاذقاً بصنعته حر "ك النفوس نحو الفضائل ونفى عنها الرذائل . وقال آخر : انه سميع فيلسوف نفمة القينات ، فقال لتلميذه : امض بنا نحو هذا الموسيقار لعله يُفيدنا صورة "شريفة ، فلما قر ب منه سمع لحناً غير موزون ونغمة "غير طيبة ، فقال لتلميذه : زعم أهل الكيهانة أن صوت البوم يد لله على موت إنسان ، فإن كان ما قالوا صدقاً ، فصوت هذا الموسيقار يد لله على موت البوم . وقال آخر : الموسيقار وإن كان ليس مجيوان فهو يك للطق فصيح " يُخبو عن أسرار النّفوس وضائر القلوب ، ولكن كل "كلامه أعجمي " مجتاج إلى الترجمان ، لأن ألفاظه بسيطة " ليس لها حروف " معجمة . أعجمي " مجتاج إلى الترجمان ، لأن ألفاظه بسيطة " ليس لها حروف " معجمة . وقد أنشدت أبيات الفارسية تدل على تصديق قول هذا الفيلسوف ، وهي هذه :

وقت شب كيرنانك ناله، زير زاري زير وابن مدار شكفت تن اوتيونه زمان بزمان كان كريان وك تبالدزار ان زبان اوري زباتش نه كان ديوانه داكند هشيار

خوشتر اید بکوشم ازتکیر کرزوشت اندراورد نخجیر بدل اندرهمی کذازد شیر بامداد آن وروزتا شبکیر خبر عاشقان کند تفسیر که بهشیار برنهد زنجیر

وقال آخر: أصوات الموسيقار ونغمانه، وان كانت بسيطة ليس لها حروف معجم ، فإن النفوس إليها أشد ميلا، ولها أسرع قبولاً لمشاكلة ما بينهما، وذلك أن النفوس أيضاً جواهر بسيطة روحانية غير مركبة ، ونغمات الموسيقار كذلك ، والأشياء إلى أشكالها أميل . وقال آخر: ان الموسيقار هو الترجمان عن الموسيقى، والمعبر عنه، فإن كان جيد العبارة عن المعاني، أضمار النفوس ، وأخبر عن ضمار القلوب ، وإلا فالتقصير منه يكون.

وقال آخر : لا يفهم معاني الموسيقار ، ولطيف عبارته عن أسرار الغيوب إلاَّ النفوس الشريفة الصَّافية من الشوائب الطبيعيَّة ، والبريشة من الشَّهوات البهيمية . وقال آخر : أن الباري ، جلَّ ثناؤه ، لما ربط النفوس الجزئيَّة بالاجساد الحيوانيَّة ، ركتب في جُبُلتها الشهوات الجسميَّة ، ومكتَّنهـا من تناوُل اللذات الجرمانيَّة في أيام الصِّبا ، ثم سلبها عنهـا في أيام الشيخوخة ، وزِهَّدها فيها، كيا يدلُّها على الملاذ" والسرور والنعيم الذي في عالمها الروحاني، وَيُرِغَبُّهَا فَيُهَا؛ فَإِذَا سَمَعَتُم نَعْمَاتُ المُوسِيقَالُ، فَتَأَمُّلُوا الثَّارَاتَهُ نَحُو عَالَمُ النَّفُوس. وقال آخر : أن النفوس الناطقة إذا صفَت عن الشهوات الجسمانية ، وزهدت في الملاذ" الطبيعيَّة، وانجلت عنها الأصَّدية المَيولانيَّة، ترنمت بالالحان الحزينة، وتذكرت عالَمهَا الروحاني الشريف العالي ، وتشوُّقيَت نحوه ، فإذا سمعت الطبيعة ُ ذلك اللحن تعرَّضت للنفس بزينة أشكالها ، ورونق أصباغهـا ، كيا تردُّها إليها ؟ فاحذروا من مَكر الطبيعة أن لا تَقَعُوا في شُبَكتها . وقال آخر : ان السمع والبصر هما من أفضل الحواس" الحمس وأشرفيهـا التي وهب الباري ، جلَّ ثناؤه ، للحيوان ، ولكن أرى البصر أفضل ، لأنه كالنهار ، والسمع كالليل ، وقبال آخر : لا بل السمع أفضل من البصر ، لأن البصر يذهب في طلب محسوساته، ويخدمُها حتى يُدر كها مثل العبيد؛ والسمع 'مجمل إليه محسوساته حتى تخدمُ مثلَ الملوك . وقال آخر : ان البصر لا يُدرِكُ المحسوسات إلاَّ على خُطوط مستقيمة ، والسمعُ يُدركها من محيط الدائرة . وقال آخر: محسوسات البصر أكثر ُهـا جسمانيَّة "، ومحسوسات السمع كلُّها روحانية . وقال آخر : النفسُ بطريق السمع تنــال خَبرَ من هو غائبٌ عنها بالمكان والزمان ، وبطريق البصر لا يُنــالُ إلاَّ ما كان حاضراً في الوقت . وقال آخر: السمع أدقُّ تميزاً من البصر، إذ كان يَعرفُ بجودة الذوق الكلامَ الموزون، والنغمات المتناسبة، والفَرْقَ بين الصحيح والمنزحف، والحروج من الإيقاع، واستواء اللحن، والبصر ُ يخطىء في أكثر مدر كاته، فإنه ربما يرى

الكبيرَ صغيراً والصغيرَ كبيراً ، والقريبُ بعيداً والبعيدُ قريباً ، والمتحرّكُ ساكناً والمعوجُ مستوباً .

وقال آخر: ان جوهر النفس لما كان مجانساً ومشاكِلًا للأعداد التأليفيّة، وكانت نغمات ألحان الموسيقار موزونة، وأزمان حركات نقراتها وسكونات ما بينها متناسبة، استلذّت بها الطباع، وفرحت بها الأرواح ، وسُرّت بها النفوس ، لما بينها من المشاكلة والتناسب والمجانسة ، وهكذا حُكمها في استيحسان الوجوه ، وزينة الطبيعيّات ، لأن محاسين الموجودات الطبيعيّة هي من أجل تناسب صنعتها وحُسن تأليف أجزائها .

وقال آخر: الها تشخص أبصار الناظرين إلى الوجوه الحسان الأنها أثر من عالم النفس اولأن عامة المرئيات في هذا العالم غير حسان الما يعرض لها من الآفات المشينة المشوهة الما في أصل التركيب أو بعده اوبيان ذلك أن الصغار من المواليد يكونون ألطف بينية وأظرف شكلا وصورة لقرب عهدها من فراغ الصانع منها اوهكذا حركم ما يُوى من حسن النياب ورونقها في مبدإ كونها قبل الآفات العارضة لها من الهوام والبلى والفساد. وقال آخر: الها تشخص أبصار النفوس الجزئية نحو المحاسن اشتياقاً إليها له بينها من المهانسة الكاسية الفلكية.

وقال آخر: إِنَّ وَزِنَ نقرات وَتُو المُوسِيقار ، وتناسب ما بينها ، ولذيذ نغمات النفوس الجُنُونيَّة بأن لحركات الأفلاك والكواكب نغمات متناسة مؤتلفة الذبذة .

وقال آخر: إذا تصوّرت رسوم المحسوسات الحِسان في الأنفس الجزئية، صارت هذه مُشاكِلة ومناسبة للنَّفس الكُلْدَية ، ومشتاقة تخوها ، ومُتمنئية للنُّحوق بها، فإذا فارقت الهيكل الجسداني ارتقت إلى ملكوت السماء ولحِقت

١ المشينة : لم تذكر الماجم من هذا النمل الا الثلاثي المجرد ، فصوابه الثائنة .

۲ الهوام : الحشرات .

بالمَالِ الأُعلى ؛ وعند ذلك أيقنت بالبقاء ، وأمنت من الفناء ، و وجدت لذّة العيش صفواً . فقال قائل منهم : وما الملأ الأُعلى ? فقال : أهل السّموات وسكان الأفلاك ، فقال : أنتى لهم السّمع والبصر ، فقال : إن لم يكن في عالم الأفلاك وسعة السموات من يرى تلك الحركات المنظّمة ، وينظر إلى تلك الأشخاص الفاضلة ، ويسمع تلك النفمات اللذيذة الموزونة ، فقد فعلت الحكمة إذا شيئاً باطلا، ومن المقدّمات المتّقني عليها بين الحكماء أن الطبيعة لم تفعل شيئاً باطلا لا فائدة فيه .

وقال آخر: إن لم بكن في فضاء الأفلاك وسَعة السموات خلائق وسكان ، فهي إذا قَفْر خاوية ، وكيف يجوز في حكمة الباري ، جل ثناؤه ، أن يتر لك فضاة تلك الأفلاك ، مع شرف جواهرها ، فارغاً خاوياً قفراً بلا خلائق هناك ، وهو لم يتر لك قعور البحار المالحة المر قالطلمة فارغاً ، حتى خلق في قعرها أجناس الحيوانات من أنواع الأسماك والحيتان وغيرها ؛ ولم يتر لك جو هذا الهواء الر قيق ، حتى خلق له أجناس الطيور تسبّح فيه كما تسبّح الأسماك والحيتان في المياه ؛ ولم يترك البراري اليابسة ، والآجام الوحلة ، والجبال الراسية ، حتى خلق فيها أجناس السبّاع والوحوش ، ولم يترك في فلمات التراب وأجناس النبات والحب والشمر، حتى خلق فيها أجناس المؤام والحشرات .

وقال آخر : إن أجناس هذه الحيوانات التي في هذا العالم إنما هي أشباح ومثالات لتلك الصور والحلائق التي في عالم الأفلاك وسعة السموات ، كما أن النقوش والصور التي على وجوه الحيطان والسقوف أشباح ومثالات لصور هذه الحيوانات اللحمية ، وإن نيسبة الحلائق اللحمية إلى تلك الحلائق التي جواهر ها صافية كنسبة هذه الصور المنقشة المزخرفة إلى هذه الحيوانات اللحمية الدعموية .

وقال آخر: ان كانت هناك خلائق وليس لهم سمع "، ولا بصر"، ولا

عقل"، ولا فهم"، ولا نطق ، ولا تميز"، فهم إذاً صُم " بُكم عبي". وقال آخر : فإن كان لهم سبع وبصر، وليس هناك أصوات تسبع، ولا نغبات تُلكنه مسعهم وبصرهم إذا باطل" لا فائدة فيه ؛ فإن لم يكن لهم سبع وبصر وهم يسمعون ويبصرون، فهم إذا أشرف وأفضل ما هاهنا، لأن تلك الجواهر هي أصفى وأنور وأشف وأتم وأكمل . وقال آخر : انحا استُخرِجت هذه الألحان الموسيقية التي هاهنا مماثلة لما هناك ، كما عُميلت الآلات الرصدية مثل الأسطرلاب والرباب والبينكان وذوات الحلق مماثلة لما هناك .

وقال آخر: ان لم تكن تلك المحسوسات التي هناك أشرف وأفضل ما هاهنا ، ولم يكن للنفوس إليها وصول ، فترغيب الفلاسفة في الرجوع إلى عالم الأرواح ، وترغيب الأنبياء ، عليهم السلام ، وتشويقهم إلى نعيم الجنان إذا باطل وزور وبهتان، ومعاذ الله من ذلك! فإن توهم منتوهم أو ظن ظان أو قال مجادل ان الجنال هي من وراء هذه الأفلاك ، وخارجة من فسحة السموات قيل له وكيف تطمع في الوصول إليها إن لم تصعد أولا إلى ملكوت السموات ، وتجاوز سعة الأفلاك ? ويقال انه إذا هبت نسيم الجنان بالأسحار تحر كن أشجارها ، واهتر تأغصانها ، وتخشخ شت أوراقها ، وتناثرت غارها ، وتلألأت أزهارها ، وفاحت روائحها ؛ فلو عاين أهل الدانيا منها نظرة واحدة لما تلذ ذرا بالحياة في الدانيا بعد ذلك أبداً . فلمثل هذا فليعمل العاملون ، وفي ذلك فلينافس المتنافس المتنافسون ، وبذلك فليفرحوا ، هو خير ما يجمعون ؛ والفلاسفة تسمي الجنة ، عالم الأرواح » .

١ البنكان: النصمة الكبيرة، فارسية.

# فصل في تلوَّن تأثيرات الأنغام

اعلم يا أَخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن تأثيرات نغمات الموسيقار في نفوس المستمعين مختلفة ُ الأنواع ، ولذَّة ُ النفوس منها وسرور ُها بها مُتفنِّنة مُتباينة م ، كل ذلك مجسَّب مراتبها في المعارف ، ومجسب معشوقاتها المَّالُوفَة من المحاسن ، فكلُّ نفس إذا سمعت من الأوصاف مـــا يشاكلُ معشوقاتها ، ومن النغمات ما يلائم محبوبها، فرحت وسُرَّت والتذَّت، مجسب ما تصوَّرت من رسوم معشوقها ، واعتقدت في محبوبها، حتى ربما وقع النكيرُ من الآخرين ، إذا لم يعرفوا مذهبه ، ولا ما قصد نحوه . والمثال في ذلك ما مجكى أن رجلًا من أهل الوجد من المتصوّفة سمع قارئاً يقرأ « يا أيتها النفس المُطمئنة ارجعي إلى ربُّك راضية " مرضيَّة » فاستعادها من القارىء مراراً ، وجعل يقول: كم أقولُ لما ارجمي، فليس ترجع ُ! ونواجَدَ ا وزعَقَ وصعيق صعقة فخرجت روحه. وسميع آخر رجلًا يقرأ: فما جزاؤه ان كنتم كاذبين? قالواً : جزازه من و'جد في رحَّلِه فهو «جزاؤه»، فاستعادها وزعَق وصعيق، فخرجت روحه . فقال أهل الوجد : انما حمل معنى قوله : «جزاؤه من وُجد في رحله ، أن المحبوب هو جَزاء الحبيب ، لأنه هو الموجود في رَحُله ، يعنون ان صورة المحبوب مصوَّرة في نفس الحبيب ، ورسوم شكله منقوشة " في قلبه ، فذلك جزاؤه . ألا ترى يا أخى كيف حمل مَعنى القول على مذهبه ومقصده مع شُهُرة معنى الآية في الظاهر? وآخر سبع قول القائل وهو يغني:

قال الرسول': غـــداً تزو ر'، فقلت: تدري ما تقول'?

فاستفزَّه القولُ واللحن ، وتواجد وجعل يكرِّره ويجعل مكان الناء نوناً، ويقول : غداً نزور ، حتى غُشيي عليه من شدَّة الفرح واللذة والسرور . فلما

١ تواجد: اظهر من نفسه الوجد، أي المعبة والحزن، وهو عند الصوفيين المعبة الالهية،
 والحزن للابتماد عن الله، وشد"ة التشو"ق اليه.

أَفاق سُئل عن وَجْده مِمْ كان ، فقـال : ذكرتُ قول الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، إن أهل الجنة يزورون ربهم في كل يوم جمعة مرَّة .

ويروى في الحبر أن ألذ نغمة يجدها أهل الجنة ، وأطيب نغمة يسمعونها مناجاة الباري ، جل ثناؤه ، وذلك قوله تعالى : «تحيئتهم يوم يلقونه : سلام ، وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين. » ويقال ان موسى، عليه السلام ، لما سمع مناجاة رب ، داخله من الفرح والسرور واللذة ما لم يتالك نفسه حتى طرب وترنتم وصَغر عنده بعد ذلك كل النغمات والألحان والأصوات . وفقك الله أيها الأخ لفهم معاني هذه الاشارات اللطيفة والأسرار الحقية ، وبلتغك بلاغها وإيانا وجميع اخواندا حيث كانوا وأين كانوا من البلاد ، انه رؤوف بالعباد .

غَتَّت الرسالة الحامسة في الموسيقى ، والحمدُ لله حمد الشاكرين ، وصلى الله على سيدنا محمد خاتم النبيّين وعلى آله وصحبه أجمعين .

751

# الرسالة السادسة من القسم الرياضي

في النِّسبة العددية والهندسية في تهذيب النَّفس واصلاح الاخلاق

### بسم الله الرحمن الوحيم

الحمد لله ، وسلام على عباده الذين اصطفى ، آلله خير أمًا يُشر كون ؟ اعلم أيها الأخ ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أنا قد فرَ غنا من الرسالة التي تقدم ذكر ها ، ونريد أن نذكر في هذه الرسالة نيسبة العدد بعضم إلى بعض ، فنقول :

اعلم بأن النسبة هي قدر أحد المقدارين عند الآخر ، وكل عددين إذا أضيف أحد هما إلى الآخر ، فلا يخلو من أن يكونا متساويين أو مختلفين ، فإن كانا متساويين ، فيقال لاضافة أحد هما إلى الآخر نيسبة التساوي ؛ وإن كانا مختلفين ، فلا بد من أن يكون أحد هما أكثر والآخر أقل ؛ فإن أضيف الأقل إلى الأكثر ، يقال له الاختلاف الأصغر ، ويمبر عنه بأحد تسعة الألفاظ التي ذكرنا قبل ، وهي النصف والثلث والرابع والحبس والسدس والسبع والثمن والتسع والعشر ، وما تركب من هذه الألفاظ ؛ ويضاف اليها مثل ما يقال نصف السدس وثلث الحيس، وما شاكل ذلك. وهذه النسبة معروفة "بين الحساب مثل نيسبة الستة إلى الستين وغيره من الأعداد . وأما إن أضيف العدد الأكثر إلى الأقل ، فيقال له الاختلاف ألم عداد . وأما إن أضيف العدد الأكثر إلى الأقل ، فيقال له الاختلاف ألم عداد . وأما إن أضيف العدد الأكثر إلى الأقل ، فيقال له الاختلاف ألم المناه الاختلاف الأعداد . وأما إن أضيف العدد الأكثر إلى الأقل ، فيقال له الاختلاف الأعداد . وأما إن أضيف العدد الأكثر إلى الأقل ، فيقال له الاختلاف الأعداد . وأما إن أضيف العدد الأكثر المناه المن

الأعظم' ، والنظر والكلام في مشل هـذه النسّبة للمُتفلسِفين لا لحُسّابِ الدواوين .

وهذه النسبة معروفة "تتنوع بخسة أنواع ، ويعبّر عنها بخسة ألفاظ ، أولها نيسبة الضغف ، والثاني نيسبة الميثل الزائد جُزءً ، والثالث نيسبة الميثل والزائد جُزء ، والحامس نيسبة والزائد جُزء ، والحامس نيسبة الضعف والزائد جُزء ، والحامس نيسبة الضعف والزائد جُزء ، ولا يمكن أن يضاف عدد أكثر إلى عدد أقل ، فيكون خارجاً من هذه النسب الحبس .

أما نيسبة الضّعف فهو مثل إضافة سائر الأعداد المُسبدأة من الاثنين على النّظم الطبيعي ، بالإضافة إلى الواحد بالغاً ما بَلغ . فإن الاثنين ضعف الواحد ، والثلاثة ثلاثة أضعافه ، والأربعة أربعة أضعافه ، وكذلك الحسة خسسة أضعافه . وعلى هذا القياس سائر الأعداد بالغاً ما بلغ . وإذا أضيف إلى الواحد يقال له نيسبة ذي الأضعاف ، وهذه صورتها :

#### 

وأما نِسبة 'المثل والزائد جزء ، فهو مثل نسبة سائر الأعداد المبتدأة من الاثنين ، المنتظمة على النّظئم الطبيعي ، كلّ واحدة إلى نظيرتها ، كالثلاثة إلى الاثنين ، والأربعة إلى الثلاثة ، والحبسة إلى الأربعة ، والسّتة إلى الحبسة ، والحبسة وعلى هذا القياس سائر 'الأعداد بالغاً ما بلغ ، إذا أضيف إلى الذي قبله بواحد ، فإنه لا يخر 'ج من هذه النسبة التي هي ميثل وجُزء منه ، وهذه صورتها :

# 

وأما نِسبة المِثلِ والزائدُ أَجزاء ، فهو مثلُ نسبة سائر الأعداد المبتدأة من الثلاثة ، المنتظمة على النَّظم الطبيعي ، إذا أُضيف إليها سائر الاعداد المبتدأة من الحبسة ، المنتظمة على نظم الأفراد ، دون الأزواج ، كالحبسة إلى

الثلاثة ، والسَّبعة إلى الأربعة ، والتَّسعة إلى الحبسة ، والأحد عشر إلى السَّتة ، والثلاثة عشر إلى السبعة ، وعلى هذا القياس سائر الأعداد بالغاً ما بلغ ، وهذه صورتها :

#### 10 17 11 9 Y 0 A Y 7 0 1 7

وأما نيسبة الضّعف والزائد ُ جزء ، فهو مثل ُ سائر الأعداد المبتدأة من الاثنين ، المُنتظِمة على النّظم الطبيعي ، إذا أضيف إليها سائر الأعداد المبتدأة من الحبسة على نسَظم الأفراد دون الأزواج ، كالحبسة إلى الاثنين ، والسّبعة إلى الثلاثة ، والتسّعة إلى الأربعة ، والأحد عشر إلى الحبسة ، وعلى هذا القياس سائر ُ الأعداد بالغاً ما بلغ ، وهذه صورتها :

11 9 Y 0

#### 0 1 7 7

وأما نِسبة 'الضّعف والزائد' أجزاء 'فهو مثل 'نِسبة سائر الأعداد المبتدأة من الثلاثة على النّظم الطبيعي ، إذا أضيف إليها سائر الاعداد المبتدأة من الثانية بزيادة الثلاثة ، كالثانية إلى الشلائة ، والأحد عشر إلى الأربعة ، والأربعة عشر إلى الحبسة ، والسبعة عشر إلى الستة ، وعلى هذا القياس سائر الأعداد بالغاً ما بلغ يتخطئ ثلاثة "ثلاثة" على هذا الميثال ، وهذه صورتها :

فقد تبين أن كلَّ عددين مختلفين إذا أضيف الأكثر الى الأقل ، فلا يخلو من هذه الخبس النسب التي ذكرناها ، وهي نسبة الضعف والميثل وجُزء ، والمثيل وأجزاء . وأما إذا أضيف والميثل وأجزاء . وأما إذا أضيف الأقل إلى الأكثر ، على هذا الترتيب الذي بيّنيّاه ، فيزاد في هذه الحبسة

الألفاظ لفظة "أخرى ، هي لفظة تحت ، فيقال : إذا أضيف الواحد إلى سائر الأعداد، فهي تحت ذي الأضعاف ، والاثنان إذا أضيفت للثلاثة فيقال : تحت المثل والزائد جزءاً، وكذلك إذا أضيف الثلاثة إلى الأربعة، والأربعة إلى الحسة ، وعلى هذا القياس بالعكس بما ذكرناه في الباب الأول من نسبة الأكثر إلى الأقل كل واحد بالنسبة إلى نظيره ، كالسلائة إذا أضيف إلى الحسة، والأربعة إلى السبعة ، والحسة إلى التسعة، فيقال تحت الميثل والزائد أجزاة . وأما الاثنان إلى الحسة ، والثلاثة إلى السبعة ، والأربعة إلى التسعة، فيقال تحت المؤل والزائد عنوال تحت المؤل والزائد بأزاة . وأما الاثنان إلى الحسة عشر ، والشبعة إلى اللهائية ، والأربعة إلى الأحد عشر ، والسبعة عشر ، فيقال تحت الضعف والزائد أجزاء . فقد تبين أن نيسبة الأقل إلى الأكثر لا تخلو من هذه الحسة المعاني التي تحت ذي الأضعاف وتحت الميثل والزائد جُزءا ، وتحت ذي الأضعاف والزائد بأزاء ، وتحت ذي الأضعاف والزائد بأنه بسبب المؤلك والزائد بأنه المؤلك والزائد بأنه المؤلك المؤلك والزائد بأنه المؤلك والمؤلك والمؤل

# فصل في النِّسَب

اعلم أن النسبة على ثلاثة أنواع ، إما بالكمية ، وإما بالكيفية ، وإما بهما جميعاً ، فالتي بالكمية يقال لها نسبة "عددية ، والتي بالكيفية يقال لها نسبة هندسية ، والتي بهما جميعاً يقال لها نسبة تأليفية وموسيقية . وأما النسبة العددية فهي تفاوت ما بين عددين مختلفين بالتساوي ، مثال ذلك : واحد ، اثنان ، ثلاثة ، أربعة ، خمسة ، سبعة ، غانية ، تسعة ، عشرة ، فإن تفاوت ما بين كل عددين من هذه الأعداد واحد واحد ، وكذلك : اثنان ، أربعة ، سبة ، غانية ، عشر، شتة عشر، شنة عشر، ثانية عشر، وكذلك : اثنان ، أربعة ، سبة ، غانية ، عشرة ، اثنا عشر، أربعة عشر، سبة عشر، غانية عشر، وكذلك : وكذلك :

واحد ، ثلاثة ، خبسة ، سبعة ، تسعة ، أحد عشر ، وما زاد على ذلك فإن التفاوت بين كل عددين منها اثنان اثنان . وعلى هذا القياس تنبى سائر النسب العددية ، وإغا يُعتبر مساواة تفاوت ما بينهما . ومن خاصية هذه النسبة أن كل عددين ، أي عددين كانا ، إذا أخذ نصف كل واحد منهما ، وجبع يكون منهما عدد آخر متوسط بين العددين ؛ مثال ذلك : ثلاثة وأربعة تفاوت مسابينهما واحد ، فإن أخذ نصف الثلاثة وهو واحد ، ونصف الأربعة وهو اثنان ، وجمع بينهما يكون ثلاثة ونصفا ، وثلاثة ونصف أكثر من ثلاثة بنصف ، وينقص عن الأربعة بنصف ، وعلى هذا القياس يُعتبر سائر النسب العددية .

وأما النسبة الهندسيّة فهي قدر أحد العددين المختلفين عند العدد الآخر ، مثال ذلك: أربعة ، ستة ، تسعة ، فإغا هي في نِسبة هندسيّة ، وذلك أن نسبة الأربعة إلى الستة كنسبة الستة إلى التسعة ، وذلك أن الأربعة ثلاثا الستة كنسبة والستة ثلاثا التسعة ، وكذلك بالعكس، فإن نسبة التسعة إلى الستّة كنسبة السّتة إلى الأربعة ، وذلك أن التسعة مثل الستة ومثل نصفها ، والستة مثل المربعة ومثل نصفها ، وهكذا : غانية واثنا عشر ، وغانية عشر وسبعة وعشرون ، فإنها كلمّها في نسبة هندسية ، وذلك ان الثانية ثلاثا الاثني عشر ، وكذلك والاثني عشر ، وكذلك والاثني عشر ، وغانية عشر مثل المانية عشر ومثل نصفها ، وغانية عشر مثل الثانية ومثل نصفها ، وغانية عشر مثل الثانية ومثل نصفها ، وغانية عشر مثل الثانية عشر ومثل نصفها ، وغانية عشر مثل الثانية ومثل نصفها ، وعلى هذا الثني عشر ومثل نصفها ، والاثنا عشر مثل الثانية ومثل نصفها ، وعلى هذا الثال يُعتبر سائر النسب الهندسة .

وهي تنقسم نوعين متصلة ومنفصلة ، فالمتصلة مثل هـذه التي قد منا ذكرها ، ومن خاصية هذه النسبة ، إذا كانت ثلاثة أعـداد ، فإن ضرب الأول في الثالث مثل ضرب الثاني في نفسه ، مثال ذلك أن ضرب الأربعة في التسعة مثل ضرب الستة في نفسها ، وإن كانت أربعة أعداد، فإن ضرب

الأول في الرَّابع مثلُ ضرب الثاني في الثالث ، مثالُ ذلك ثمانية واثنا عشر ، وثمانية عشر وسبعة وعشرون . وأما المنفصلة فهي مثل ُ أُدبعة وستة وثمانيـة ٍ واثنى عشر ، فإن نسبة الأربعة إلى السُّنة كنسبة الثانية إلى الاثنى عشر ، لأن الثانية ثـُلثا الاثني عشر ، وليست الستة ثلثي الثانية ، لكن الأربعة ثلثا السُّتة ، فهذه النسبة وأمثالها يقال لها مُنفصِلة . ومن خاصِّية هـذه النسبة ان ضرُّبَ الأول في الرَّابع مثل ضرب الشاني في الثالث . ومن خاصَّية النَّسبة المتصلة ان الحدُّ الأوسط مشترَكُ في النِّسبة، وأما المنفصلة فالحدُّ الوسط غير مشترك في النِّسبة. وأما النِّسة التأليفيَّة فهي المركَّبة من الهندسية والعددية ، مثال ذلك واحد واثنان وثلاثة وأربعة وخمسة وستة، فالستة تسمَّى الحدُّ الأعظم، والثلاثة ' الحد الأصغر ، والأربعة الحد الأوسط ، وواحد واثنان هما التفاضل بين الحدود ، وذلك ان فضل ما بين السُّنة والأربعة اثنان ، وفضل ما بين الأربعة والثلاثة واحد ؛ فنسبة الاثنين الذي هو التفاضُل بين السُّتة والأربعة والثلاثة إلى الواحــد الذي هو التفــاضُل بين الأربعة والثلاثة ، كنسبة الحــد" الأعظم الذي هو الستة إلى الحد" الأصغر الذي هو الثلاثة . وكذلك بالعكس نسبة الثلاثة الذي هو الحدُّ الأصغر الله السَّنة الذي هو الحدُّ الأعظم، كنسبة الواحد إلى الاثنين الذي هو تـَفاو ُت ما بين الاربعة والستة . ومن وجه آخر نسبة الواحد إلى الاثنين كنسبة الاثنين إلى الاربعة ، وكنسبة الثلاثة إلى السُّتة ؛ وعكس ذلك نسبة الستة إلى الثلاثة كنسبة الاربعة إلى الاثنين ، ونسبة الاثنين إلى الواحد . ومن وجه آخر نسبة الستة إلى الاربعة كنسبة الثلاثة إلى الاثنين ، وعكس ذلك نسبة الاثنين إلى الثلاثة كنسبة الاربعة إلى الستة . فإن هذه النسبة مؤلفة من العددية والهندسية ومركبة منهما . ومن هذه النسبة استخراج تأليف النغم والألحان كما بينًا في رسالة الموسيقى .

# فصل في استخراج النِّسَب المتصلة

كل عدد ، أي عدد كان ، أضيف إلى عدد آخر أكثر منه ، فله إليه نسبة ما ، وقد يوجد عدد آخر أقل منه في تلك النسبة ، مثال ذلك عشرة إذا نسبت إلى مئة ، فإنها في نسبة العشر ، ودونها الواحد في تلك النسبة ، لأن الواحد عشر العشرة ، كما أن العشرة عشر المئة ؛ وكذلك نسبة العشرة إلى التسعين كنسبة الواحد والتسعير إلى العشرة ؛ وكذلك نسبة العشرة إلى الناين كنسبة الواحد والرابع إلى العشرة ؛ وكذلك نسبة العشرة إلى السبعين كنسبة الواحد وثلاثة أسباع إلى العشرة ؛ وكذلك نسبة العشرة إلى السبين كنسبة الواحد وثلاثة أسباع إلى العشرة ، وكذلك نسبة العشرة من الحسين كنسبة الواحد والثلثين إلى العشرة ، وكذلك نسبة العشرة من الحسين كنسبة الاثنين ونصف إلى العشرة ، ونسبة العشرة ، ونسبة العشرة ، ونسبة العشرة من العشرة ، ونسبة العشرة ، ونسبة العشرة من العشرة ، وعلى هذا القياس ونسبة العشرة ، وعلى هذا القياس العشرة ، وعلى هذا القياس ونسبة العشرة ، وعلى هذا القياس المتسرة ، المتصرة ، المتصرة ، والمنسبة المتسرة ، وعلى هذا القياس ونسبة العشرة ، والمنسبة المتسرة ، وعلى هذا القياس ونسبة العشرة ، والمنسبة المتسرة ، وعلى هذا القياس ونسبة المتسرة ، وعلى هذا القياس ونسبة العشرة ، والمنسبة المتسرة ، وعلى هذا القياس ونسبة العشرة ، والمنسبة المتسرة ، والمنسبة المتسبة ، والمنسبة ، وا

والقياس في استخراج هذه النسبة ان يُضرَب ذلك العدد في نفسه، وينقسم العدد الحاصل منه على العدد الأكثر ، فما خرج فهو العدد الأقل في تلك النسبة وإن قسيم المبلغ على العدد الأقل خرج العدد الاكثر في تلك النسبة مثال ذلك إذا قيل لك: أوجدني عدد إيكون نسبته إلى العشرة كنسبة العشرة إلى الأحد عشر ، فبابه أن تضرب العشرة في نفسها ، وينقسم المبلغ على أحد عشر ، فيخر بح تسعة وجز من أحد عشر ؛ فيكون نسبة التسعة وجز من أحد عشر ، وان قسمت ذلك على تسعة خرج أحد عشر وتسع ، فنسبة العشرة إلى التسعة كنسبة الأحد عشر والتسع إلى العشرة . ومن خاصية هذه النسبة انه متى كان اثنان منها معلومين والثالث مجهولاً ، يكن ان يعلم ذلك المجهول من المعلومين ، فبابه معلومين والثالث مجهولاً ، يكن ان يعلم ذلك المجهول من المعلومين ، فبابه

ان يُضرَب أحد المعلومين في نفسه ، ويُقسَم المبلغ على الآخر، فما خرج فهو ذلك المجهول المطلوب. مثال ذلك إذا قيل لك: أوجدني عدداً يكون نسبته إلى الاثنين كنسبة الأربعة إلى الستة ، أو قال : نسبة الأربعة إليه كنسبة الستة إلى الاربعة . فالقياس فيهما واحد وهو ان تَضرب الاربعة في نفسِها ، فيكون ستة عشر ، فتقسمها على الستة فيكون اثنين وثـُـُلـُـثين ، فتقول: نسبة الاثنين وثـُـُــُـثين إلى الاربعة كنسبة الاربعة إلى الستة، وعكس ذلك نسبة الاربعة إلى الاثنين والثُّلُثين كنسبة الستة إلى الاربعة . فإن ذَكُر السَّة فافعل بها مثلَ ما فعلت بالاربعة ، فإن البَّابُ فيهما واحد ، وذلك أن السنة ، إذا ضُربَت في نفسها ، وقيْسم المبلغ على أربعة ، كانت تسعة ، فنقول نسبة التسعة إلى الستة كنسبة الستة إلى الاربعة ، وعكس ذلك نسبة الستة إلى التسعة كنسبة الاربعة إلى الستة، وعلى هذا المثال فقس نظائر ذلك . ومن هذه النسبة يُستخرَج المجهولات الهندسية بالمعلومات ، وكذلك المجهولات التي في المعاملات ان كان تُـمَـناً او مُثبَّناً ، مثاله إذا قيل : عشرة نسبة إلى أربعة بِكُمُّ ? فاضرِب الاربعة في سنة ، واقسِم المبلغ على العشرة، فما خرج فهو المطلوب .

واعلم بأنه تارة يكون المجهول هو النسمن، وتارة هو المنسن ، فاجتهد في القياس ان لا يُضرَب النسمن في النسمن والمشسن في المنسن، ولكن النسمن . والمنسن في النسمن .

### فصل في التناسب

اعلم ان التناسب هو اتفاق أقدار الأعداد بعضم من بعض والعددان لا يتناسبان. أقل النسبة من ثلاثة أعداد ، وأقل الأعداد المتناسبة بثلاثة أعداد المتناسبة إذا كانت ثلاثة ، فإن قدر أولها من ثانيها كقدر ثانيها من ثالثها ،

وكذلك بالعكس ، كلُّ ثلاثة أعداد مُتناسبة ، فإن مضروب أولها في ثالثها كمضروب ثانيها في نفسه، وهذا مثال ذلك : ٩٦٤ ، كل ثلاثة أعدادٍ متناسبة إذا كانت حاشيتاهـ مُعلومُتين والواسطة مجهولة ، أعـنى بالحاشيتين الأول والثالث ، فإذا ضُربت إحدى الحاشيتين في الأخرى ، وأخذ جِذر المجتمع ، كان ذلك هو الواسطة المجهولة. فإنكانت احدى الحاشيتين معلومة، والواسطة معلومة ، ضُرِبت الواسطة ' في مثلها ، وقُسِم المبلغ على الحاشية المعلومة ، فما خرج من القسمة فهو الحاشية٬ المجهولة الأعداد المتناسبة ، إذا كانت أربعة فإن نسبتها على نوعين ، احدهما نِسبة التوالي، والآخر غيرُ التوالي. فأما الأعدادُ المتناسبة المتوالية على نسبتها إذا كانت أربعة ، فإن قدر أولها من ثانيها كقدر ثانيها من ثالثها ، وثانيها من ثالثها كثالثها من وابعها ، مثال ذلك : وب د ح يو ﴾ إذا كانت أعداداً متناسبة ً غير متوالية ، كان قدر أولها من ثانيها كقَدر ثالثها من رابعها ، ولم بكن قدر' ثانيها من ثالثها كقدر ثالثها من رابعها ، مثل هذه الصورة : ح و ج يو ، كل أربعـة أعداد متناسبة متوالية كانت أو غير متوالية، فإن مضروب أولها في رابعها مثل' مضروب ثانيها في ثالثها. وإذا ضربت إحدى الواسطتين في الأخرى، وقسم المبلغ على الحاشية المعلومة، فما خرج فهو الحاشية المجهولة ، فإن كانت إحدى الواسطتين مجهولة وسائرُ ها معلومة ، ضربت احدى الحاشيتين في الأخرى ، وقسمت المبلغ على الواسطة المعلومة، فما خرج فهو الواسطة المجهولة الاعداد المتناسبة المتوالية على نسبتها. إذا كانت أربعة وكان عددان منها معلومين والباقيان مجهولين أمكن إخراج المجهولين بالمعلومين ، فإن كان الأول والثاني معلومين ضربتَ الشـاني في مثله وقسمتَ المبلغ على الأول ، فما خرج فهو الثالث ؛ فإن كان الأول والثالث معلومين ضربت الأول في الثالث وأخذت جذر المبلغ ، فما كان فهو الثاني ، ثم ضربت الثالث في نفسه ، وقسمت المبلغ على الثاني، فما خرج فهو الرابع . وكذلك العمل ُ في سائر الأعداد . فأما إذا كانت أربعة أعدادٍ متناسبة غير

متوالية ، وكان المعلوم منها عددين ، لم يمكن استخراج المجهولين بالمعلومين ، غير انه إذا كان الأول والثاني معلومين ، وكان الثاني أكثر من الأول ، قسيم الثاني على الأول ، فما خرج من أضعاف الأول ونسبته ، فإن في الرابع مثل ذلك من أضعاف الثالث ؛ وإذا كان الأول أكثر من الثاني قسيم الأول على الثاني ، فما خرج من القسمة ، ففي الثالث مثل ذلك من أضعاف الرابع . وأما قلب النسبة الأناني إلى الرابع على الاستواء والعكس . وأما ترتيب النسبة ، فأن تجعل نسبة الأول إلى الأول والثاني معاً ، كنسبة الثالث إلى الأول والثاني معاً ، كنسبة الثالث إلى الثالث والرابع معاً ، وكذلك هو إلى الثاني ، كذلك يكون نسبة زيادة الثالث على الرابع ، إلى الرابع . وأما تنقي ، النسبة فهو نسبة زيادة الأول على الثاني ، إلى الزابع . وأما يتقي من الثاني ، بعد ما نقص منه الأول ، كنسبة الرابع ، بعد ما نقص منه الأول ، كنسبة الرابع ، بعد ما نقص منه الأول ، كنسبة الرابع ، بعد ما نقص منه الأالث ، إلى الثالث ، وكذلك إلى العكس وتبديل النسبة .

## فصل في فضيلة علم النِّسَب العددية والهندسية والموسيقية

اعلم أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أنه قد اتفقت الأنبياء ، صلوات الله عليهم ، والفلاسفة بأن الله ، عز " وجل " ، الذي لا شريك له ولا شبه له ، واحد " بالحقيقة من جميع الوجوه ، وأن كل ما سواه من جميع الموجودات مَثنويّة " مؤلّفة " ومركبة . وذلك أن الله لما أراد إيجاد العالم الجسماني اخترع أولا الأصلين وهما الهيولي والصورة ، ثم خلق منهما الجسم المنطلق ، وجعل بعض الأجسام يعني الأركان على الطبائع الأربع التي هي الحرارة والبرودة والينبوسة والرطوبة ، والأركان هي النار والهواء والماء والأرض. ثم خلق من هذه الأركان جميع ما على وجه الأرض

من الحيوان والنبات والمعادن .

واعلم أن هذه الأركان منفاوتات القنوى ، متضاد ات الطبائع ، مختلفات الصور ، منتاينات الأماكن ، منعاديات متنافرات ، لا تجتمع إلا بتأليف المؤلف لها . والتأليف منى لا يكون على النسبة لم يمتزج ولم يتحد ، ومن أمثال ذلك أصوات النعم الموسيقية ، وذلك أن نغمة الزير رفيق خفيف ، ونغمة البم غليظ تقيل ، والرقيق ضد الغليظ والخفيف ضد الثقيل ، وهما منتاينان مننافران لا يجتمعان ولا يلتقيان إلا بمركب ومؤلف يؤلفهما . ومنى لا يكون التأليف على النسبة لا يمتزجان ولا يتحدان ولا يستلاهما السبع ، فمنى ألفا على النسبة ائتلفا وصارا كنغمة واحدة ، لا ينميز السمع بينهما ، وتستلذهما الطبيعة ، وتأسر بهما النفوس ، وهكذا أيضاً الكلام الموزون إذا كان على النسبة ، يكون في السبع ألذ من النش الذي ليس بموزون ، لما في الموزون من النسبة ، يكون في السبع ألذ من النش الذي ليس بموزون ، لما في الموزون من النسبة .

ومن أمثال ذلك عروض الطويل ، فإنه غانية وأربعون حرفاً : غانية و وعشرون حرفاً متحركة ، وعشرون حرفاً ساكنة ؛ فنسبة سواكنه إلى متحر كاته كنسبة خمسة أسباع ، وهكذا نسبة نصف البيت ، وهو أربعة عشر حرفاً متحر كة ، وعشرة أحرف ساكنة ؛ وهكذا نسبة الرابع سبعة أحرف متحركة ، وخمسة أحرف سواكن . وأيضاً فهو مؤلف من اثني عشر سبباً ، والأسباب اثنا عشر حرفاً متحركة ، واثنا عشر ساكنة ، وغانية أوتاد : غانية أحرف منها سواكن ، وستة عشر حرفاً متحركة .

ومن أمثال ذلك أيضاً حروف الكتابة ، فإنها مختلفة الأشكال ، متباينة الصور ، وإذا جُعل تقدير ها ووضع بعضها من بعض على النسبة ، كان الحط عيداً ، وقد بيتنا نسبة الحط دديثاً . وقد بيتنا نسبة الحروف بعضها من بعض كيف ينبغي أن تكون في رسالة أخرى .

ومن أمثال ذلك أيضاً أصباغ ُ المصوِّرين ، فإنها مختلفة الألوان ، مُتضادَّة ُ

الشُّعاع ، كالسواد والبياض والحُمْرة والحُصْرة والصُّفرة ، وما شاكلها من سائر الألوان ؛ فمنى وضعت هذه الأصباغ بعضها من بعض على النسبة ، كانت تلك التصاوير بر اقة عسنة " تلمع ، ومنى كان وضعها على غير النسبة ، كانت مُظِلمة "كدرة " غير حسنة . وقد بينا في رسالة أخرى كيف ينبغي أن يكون وضع تلك الأصباغ على النسبة بعضها من بعض حتى تكون حسنة . ومن أمثال ذلك أيضاً أعضاء الصُور ومفاصلها ، فإنها محتلفة الأشكال ، منباينة المقادير، فمنى كانت مقادير بعضها من بعض على النسبة وو صحيح بعضها من بعض على النسبة ووضع بعضها على غير ما وصفنا ، كانت سمجة " مضطربة " غير مقبولة في النفس . وقد بيتنا من ذلك طرفاً كيف ينبغي تقدير الصُّور ووضع أعضائها بعضها من بعض على الرسالة المتقدم ذكر ها .

ومن أمثال ذلك أيضاً عقاقير الطب وأدويتها ، فإنها متضادًات الطباع ، عتلفات الطعوم والروافع والألوان ، فإذا ر كبت على النسبة ، صارت أدوية ذات منافيع كثيرة ؛ مثل الترباقات والمراهم وما شاكل ذلك ، ومتى ركبت على غير نسبة في أوزانها ومقاديرها ، صارت سموماً ضارًة قاتلة . ومن أمثال ذلك أيضاً حوائج الطبيخ ، فإنها مختلفة الطعم واللون والروائع والمقادير ، فهنى جُعلت مقادير ها في القدر عند الطبخ لها على النسبة ، كان الطبيخ طيب الرائحة ، لذيذ الطعم ، جيد الصنعة ؛ ومتى كان على غير النسبة كان بخلاف ذلك . ومن أجل هذا أذكر في كتاب الطب على في كتب الصنعة أن تلك العقاقير متى أركبت على النسبة ودُبرت على تلك النسبة ، صحب ، وعلى من أركبت على النسبة ، وخلك أن تعلى الزئبتي والكبريت ، وذلك أن الزئبتي والكبريت ، وذلك أن الزئبتي والكبريت ، وذلك أن الخبري على ترتيب واعتدال انعقد من ذلك على طول الزمان الذهب المعدن على ترتيب واعتدال انعقد من ذلك على طول الزمان الذهب المعدن على ترتيب واعتدال انعقد من ذلك على طول الزمان الذهب المعدن على ترتيب واعتدال انعقد من ذلك على طول الزمان الذهب المعدن على ترتيب واعتدال انعقد من ذلك على طول الزمان الذهب

الإبريز ؛ ومتى لم تكن أجزاؤهما على تلك النسبة وقيصرت حرارة المعدن عن طبخهما صارت فضة بيضاء ؛ ومتى كانت أجزاء الكبريت زائدة الحرارة نشفت وطوبة الز بنق ، وغلب اليبس عليها، وصارت نها أحمر ؛ ومتى كان الز بنق والكبريت غليظين غير صافيين صار منهما الحديد ؛ ومتى كان الز بنق أكثر والكبريت أقل ، والحرارة ناقصة ، غلب البود عليها وصارت أسرباً ١ . وعلى هذا القياس تختلف جواهر المعادن بحسب مقادير الز بنق والكبريت، وامتزاجهما على النسبة ، والحروج إلى الزيادة والنقصان ، واعتدال طبخ الحرارة لها ، والحروج منها بالإفراط والتقصير .

وعلى هذا القياس تختلف أشكال الحيوان والنبات، وهيئاتها وألوانها وطعومها وروائحها على حسب تركيب أجزاء الأركان الأربعة التي هي النار والهواء والماء والأرض، ونسبة مقادير أجزائها، وقوى بعضها من بعض. ومن أمثال ذلك ان المولودين من البشر متى كانت كميّة الاخلاط التي رُكتبت منها أجسامُهم أَعني الدم والبَّلغُمُ والمِرَّتين في أصل تركيبهم على النسبة الافضل، ولم يعرض لها عارض ، كانت أجساد هم صحيحة المزاج ، وبينية أبدانهم قوية ، وألوانهم صافية . وهكذا متى كان تقديرُ أعضائهم ووضعُ بعضها من بعض على النسبةِ الافضل كانت صورهم حسنة، وهيئاتهم مقبولة، وأخلاقهم محمودة؛ ومتى كانت على خلاف ذلك كانت أجسادهم منضطربة ، وصُورَهم و حشة، وأخلاقهم غير محمودة؛ والمِثالُ في ذلك المولودون الذين غَلَبَت على أمزجة أبدانهم الحرارة، فإن أجسادَهم تكون نحيفة ، وألوانهم سُمراً ، ويكونون سَريعي الحركة والغضب ، زائدين في الشجاعة إلى التهوار ، ومن السخاء إلى التبذير . وأما الذين الغالب على أبدانهم البرودة، فإنهم يكونون بطيئي الحركة عَبُّل ٢ الاجساد، بيضَ الأَلُوانَ ، قليلي الغضب ، زائدِين في الجِبُنِ والبُخلِ، وقد تبيَّن هذا في

١ الأسرب: الرصاص الأسود.

۲ عبّل : ضخام .

كتب الطب ، وكتب الفراسة بشرح طويل ، واغا أردنا نحن أن ند كررً من كل جنس من الموجودات منالاً ، ليكون دالاً على شرف علم النسب الذي يُعرَف بالموسيقى ، وان هذا العلم محتاج اليه في الصنائع كلها ، واغا خص هذا العلم باسم الموسيقى الذي هو تآلف الألحان والنّعَم ، لأن الميثال فيه أبين ، وذلك ان القدماء من الحكماء اغا استخرجوا أصول الألحان والنغم من المعرفة بالنسبة العددية والهندسيّة ، لمنًا جمعوا بينهما ، خرجت النسبة الموسيقية كما بيّنتا في الفصل الذي في استخراج النسبة .

وذكر أصحاب النجوم والمتفلسفون أن للسعود من الكواكب، لأفلاكها ولأعظام أجرامها ، ولسرعة حركاتها إلى الأركان الأربعة ، نيسبة موسيقية ، وان لتلك الحركات نغمات لذيذة ، وان النيحوس من الكواكب ليست لها تلك النيسبة ، وكذلك لبيوت الفلك التي يُناظر ' بعضها بعضاً نسبة "شريفة" ، وان البيوت التي لا تكناظر ' ليست لها تلك النيسبة ؛ وان لبيوت النيحوس وأفلاكها بعضها إلى بعض نسبة ، وان لبيوت السعود وأفلاكها بعضها إلى بعض نسبة ، وان لبيوت السعود وأفلاكها بعضها إلى بعض من بعض . ومن أجل شرف علم النيسبة ولطيف معانيها أفرد في كتاب أقليد ' ومن أجل شرف علم النيسبة ولطيف معانيها أفرد في كتاب أقليد ' متعادية القوى ، مختلفة الأشكال ، فإن أخركما وأشياء متضادة والطيف متعانها الأفضل .

ومن عجائب خاصية النسبة ما يظهر في الأبعاد والأثقال من المنافع. من ذلك ما يظهر في القرسطون أعني القبسان ، وذلك ان أحَد رأسي عمود القرسطون طويل بعيد من المعلاق ، والآخر قصير قريب منه ؛ فإذا عُلتق على رأسه الطويل ثقل قليل ، وعلى رأسه القصير ثقل كثير، تساويا وتوازنا ، من كانت نسبة الثقل القليل إلى الثقل الكثير كنيسبة بُعد رأس القصير إلى بُعد رأس الطويل من المعلاق . ومن أمثال ذلك ما يظهر في ظيل الأشخاص من

التناسب بينها ، وذلك أن كل شخص مستوي القد" منتصب القيوام ، فإن له ظلاً ما ، وإن نسبة طول ظل ذلك الشخص إلى طول قامته في جميع الأوقات، كنسبة جَيْبِ الارتفاعِ، في ذلك الوقت، إلى جَيبِ عَام الارتفاع سواءً ، وهذا لا يعرفه إلاَّ المهندسون أو من يَحُلُّ الزيج َ. وهكذا 'توجد هذه النسبة في جَرَّ الثقيل بالخفيف، وفي تحريك المحرُّك زماناً طويلًا بلا ثِقَلَ ثقيل . ومن ذلك ما يظهر أيضاً في الأجسام الطافية فوق الماء، ما بين أثقالها ومُقعَّر أَجِرامِها في الماء من التناسُب ، وذلك أن كلَّ جسم يطفو فوق الماء ، فإِن مَكَانَهُ الْمُنْقَعَّرَ يَسِعُ مِن المَاءُ بَقَدَارٍ وَزَنَّهُ سَوَاءً ، فإِنْ كَانَ ذَلَكَ الجسمُ لا يُسعُ مُقعَّره بوزنه من الماء ، فإن ذلك الجسمَ يوسُب في الماء ولا يطفو . وإن كان ذلك المُقعَّر ُ يَسع بوزنه من الماء سواءً ، فإن ذلك الجسم لا يوسُب في الماء ، ولا يبقى منه شيء ناتى؛ عن الماء ، بل يبقى سَطحُه مُنطفِحاً مع سطح الماء سواءً ، وكل مجسمين طافييَين فوق الماء ، فإن نسبة سَعة مُقعَّر أحديهما إلى الآخر ، كنيسبة ثِقَل أحدهما إلى الآخر سَواءً . وهذه الأشياء التي ذكرناها يعرفها من كان يتعاطى صِناعة الحركات ، أو كان عالماً بمراكز الأَثْقال والأَفلاكِ والأَجْرام والأَبْعاد .

ومن الفوائد ما يظهر من المجهولات علمنها بمعرفة النسب ، من ذلك ما يتبيّن من التناسب بين الأشياء المنشئة ، وبين أغانيها المفروضة لها ، وذلك أن كل شيء يُقد و بقد و ما من الوزن والكيل والذوع والعدد ، ثم يُفرض له غن من في فيل بين ذلك الشيء المقد وبين غنيه المفروض له ، فيسبتين ، إحداهما مستوبة والأخرى معكوسة ؛ مثال ذلك : إذا قيل : عشرة بستة ، فالعشرة هي الشيء المقد و ألأخرى معكوسة ، وذلك أن الستة فيصف فيسبتان ، إحداهما مستوية ، والأخرى معكوسة ، وذلك أن الستة فيصف العشرة وعشرها ، وعكس ذلك العشرة ، فإنها مثل الستة وثلث أن الستة وكل سائل إذا سأل عن غن شيءٍ منا ، فلا بُد له أن يلفظ بأربعة مقادي : ثلاثة سائل إذا سأل عن غن شيءٍ منا ، فلا بُد له أن يلفظ بأربعة مقادي : ثلاثة العشرة إذا سأل عن غن شيءٍ منا ، فلا بُد له أن يلفظ بأربعة مقادي : ثلاثة المناه المناه المناه المناه المناه المناه و كل المنه و المناه و كل المنه و كل المن

منها معلومة وواحدة بجهولة ؛ وبين كل قدر ين منها نيسبتان : مستوية ومعكوسة "، مثال ذلك إذا قيل : عشرة " بستة بأدبعة كم " فقوله : عشرة " هي قد " معلوم " ، وكذا ستة " وأدبعة " ؛ وأما قوله : كم ? فقد " وعبول . فنقول : إن بين الستة والعشرة نيسبتين ، كما بيتنيا ، وكذلك بين الأربعة وبين الكم" الذي هو القد و المجهول ، نيسبتان ، وكذلك بين العشرة وبين المجهول نسبتان ؛ بيان ذلك أن القد و وين المجهول نسبتان ؛ بيان ذلك أن القد و ألمجهول هو الستة وثلثنان ، فنقول : إن الكم " ثلثنا العشرة ، كما ان المجهول هو الستة وأن العشرة مثل الكربعة ومثل نصفه ، كما أن الستة مثل الأربعة ومثل نصفه ، كما أن الستة ان العشرة مثل الأربعة ومثل نصفه ، كما أن الستة ان العشرة مثل الأربعة ومثل المستة نصف المستة ومثل المستة نصف المستة وعشره وعشره .

فإذا قيس هذا الميثال و جد بين كل مُشَمَّن وبين ثمَنه نيسبتان: مستوية ومعكوسة ، وعُر ف المجهول بالمعلوم . وإن ضرب أَحَد المعلومين في الآخر ، وقسيم المبلغ على الثالث ، فما خرج فهو المجهول المطلوب ؛ مثال ذلك إذا قيل : عَشرة بستة كم بأربعة إلى فاضرب الأربعة في عشرة ، واقسمها على ستة ، فما خرج فهو المجهول المطلوب ، وهو سيتة وثالثان .

وعلى هذا الميثال فقد بان أن علم نسبة العدد علم شريف جليل ، وإن الحكماء ، جميع ما وضعوه من تأليف حكمتهم فعلى هذا الأصل أسسوه وأحثكموه وقضوا لهذا العلم بالفضل على سائر العلوم ، إذ كانت كائها محتاجة الى أن تكون مبنية عليه ، ولولا ذلك لم يصح عمل ولا صناعة ، ولا ثبت شيء من الموجودات على الحال الأفضل . فاعلم ذلك أيها الأخ ، وتفكر فيه غاية التفكر ، فإنه عيلم يهدي إلى سواء الصراط ، نفعك الله ، وأرشدنا وإياك ، وجميع إخواننا بمنة ورحمته .

704

# الرسالة السابعة من القسم الرياضي

### في الصنائع العلمية والغرض منها

#### بسم الله الرحمن الرحم

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى ، آلله خير أمَّا يُشرِّ كون.

اعلم أيها الأخ ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، انا قد فرغنا من ذكر النسب العددية ، وأخبرنا باهياتها وكمية أجناسها وأنواع تلك الأجناس ، ووصفنا كيفية إظهارها من التُوء إلى الفعل ، وبينًا ان الموضوع فيها كلها أجسام طبيعية ، وان مصنوعاتها كلها جواهر بحسمانية ، وان أغراضها كلها عمارة الأرض لتتميم أمر معيشة الحياة الدنيا ؛ فنريد أن نذكر في هذه الرّسالة الصنائع العلمية التي هي الموضوع فيها جواهر ووحانية ، التي هي أنفس المتعلمين ، ونبيّن أيضًا ماهية العلوم ، ونذكر كمية أجناسها وأنواع قلك الأجناس ، ونصف أيضًا كيفية إخراج ما في قوة النّفس من العلوم إلى الفعل الذي هو الغرض الأقصى في التعاليم ، وهو إصلاح جواهر النفوس ، وهذيب أخلاقها وتتمييها وتكميلها للبقاء في دار الآخرة التي هي دار المحوان ، لو كانوا يعلمون ، والذين يويدون الحلود في الدّنيا هم الفافلون عن أمر الآخرة .

#### فصل في مثنوية الانسان

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الإنسان لما كان هو جُملة " مجموعة" من جسد جسماني ونفس روحانية ، وهما جوهران مُتباينان في الصّفات ، مُتضاد ان في الأحوال ، ومشتركان في الأفعال العارضة والصّفات الزّائلة ، صار الإنسان من أجل جسده الجسماني مُريداً للبقاء في الدّنيا ، متمنياً للخلود فيها ، ومن أجل نفسه الروحانية صار طالباً للدار الآخرة ، متمنياً للبلوغ إليها ، وهكذا أكثر أمور الإنسان وتصرف أحواله مثنوية " ، مُتضادة " كالحياة والممسات والنّوم واليقطة والعلم والجهالة والتذكر والغفلة والعقل والحماقة والمرض والصّعة والفجور والعفة والبنكل والسخاء والجُهن والشبية والحركم والحوف والرجاء والصّدق والكذب والحق والباطل والصواب والحظم والخير والشر والقبح والحسن وما شاكلها من الأخلاق والأفعال والأقاويل المتضادة المُتباينة التي تظهر من الإنسان الذي هو جُملة مجموعة " من جسد جسماني ونفس روحانية .

واعلم يا أخي بأن هذه الحيصال التي عدّدنا لا تنسب إلى الجسد بمجرّده ولا إلى النفس بمجرّدها ، ولكن إلى الانسان الذي هو جُملتُها والمجموع منهما الذي هو حي ناطق مائت ، فحياته وننطقه من قببل نفسه وموته من قببل جسده ، وهكذا نومه من قببل جسده ويقظتُه من قببل نفسه . وعلى هذا القياس سائر أموره وأحواله المتباينات المتضادّات ، بعضها من قببل النفس ، وبعضها من قببل الجسد ، مشال ذلك عقله وعلمه وحلمه وتفكره وسخاؤه وشجاعته وعفته وعدله وحكمته وصدقه وصوابه وخيره وما شاكلها من الحيصال المحمودة ، فكلها من قببل نفسه وصفاه جوهرها ، وأضدادُها من قببل أخلاط جسده وميزاج أخلاطه.

## فصل في الصُّفات المختصة بالجسد والنُّفس

واعلم يا أخي بأن الصّفات المختصّة بالجسد بمجر ده هي ان الجسد جوهر جسماني طبيعي ذو طعم ولون ورائحة وثقل وخفّة وسكون ولين وخشونة وصلابة ورخاوة ، وهو متكون من الاخلاط الأربعة التي هي الدم والمبلغ والمبر تان المتولدة من الغيذاء الكائن من الأركان الأربعة التي هي النار والهواء والماء والأرض ذوات الطبائع الأربع التي هي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ؛ وهو منفسد أعني الجسد ومتغير ومستحيل وراجع والحدة الأركان الأربعة بعد الموت الذي هو مفارقة النفس الجسد وتركها استعماله .

وأما الصفات المختصة بالنفس بمبر دها فهي أنها جوهرة روحانية سماوية ورانية حية بذاتها علامة بالقوق ، فعالة بالطبع ، قابلة التعاليم ، فعالة في الأجسام ، ومستعملة ألما ، ومنتسبة للأجسام الحيوانية والنباتية إلى وقت معلوم ، ثم انها تاركة لهذه الأحسام ومفارقة لها ، وراجعة إلى عنصرها ومعدنها ومبدئها كماكانت ، إما بربح وغبطة أو ندامة وحُزن وخُسران ، كما ذكر الله ، عز وجل ، بقوله: «كما بدأكم تعودون: فريقاً هدى، وفريقاً حق عليهم الضلالة . ، وقال عز وجل: «كما بدأنا أول خلق نعيده ، وعدا علينا إن كنا فاعلين. ، وقال تعالى : «أفحسيتم أنما خلقنا كم عبثاً وأنكم إلينا لا ترجعون ؟ وكفى بهذا يا أخي زجراً ووعيداً وتهديداً وتوبيخاً ومذكراً ونذيراً ، إن كنت منتبهاً من نوم الغفلة ومُستيقظاً من وقدة الجهالة.

وأعيدك أيها الأخ البار" الرحيم أن تكون من الذين ذَمَّهم وب العالمين بقوله: « لهم قلوب لا يُفقهون بها ، ولهم أعين لا يُبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئيك كالأنعام ، بل هم أضل ؛ أولئيك هم الغافلون . » أفترى ذمَّهم من أجل انهم لم يكونوا يَعقيلون أمر معيشة الدنيا ? انما ذمَّهم

لأنهم لم يكونوا يتفكرون في أمر الآخرة والمعاد ، ولا يَفقهون ما يقال لهم من معاني أمر الآخرة وطريق المعاد فقال : « يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون. » وقال عز" وجل" : « فالذين لا يؤمنون بالآخرة قلوبهم منكرة وهم مُستكبرون . »

## فصل في مَثْنُويَّة قِنْية الإنسان ومَثْنُوية الاعمال

ولما تبيّن ان أكثر أمور الانسان وتصرُّف أحواله مَثْنوية مُتضادَّة، من أُجِل انه جُملة مجموعة من جوهرين مُتباينَين، جسد جسماني ونفس روحانية، كما بيُّنَّا قبل ، صارت قينيَته أيضاً نوعين : جسمانية "، كالمال ومتاع الدنيا ، وروحانية "، كالعلم والدين ، وذلك ان العلم قينية " للنفس ، كما ان المال قينية " للجسد. وكما أن الانسان يتمكن بالمال من تناول اللذَّات من الأكل والشرب في الحياة الدنيا ، فهكذا بالعلم يُنال الإنسان طريق الآخرة ، وبالدبن يصل اليها ، وبالعلم تضيء النفس وتُشرق وتُصيح " ، كما ان بالأكل والشرب ينمي الجسد ويزيد ويربو ويسمن'. فلما كان هكذا صارت المجالس أيضاً اثنين : مجلس للأكل والشرب واللمو واللعب واللذَّات الجسمانية ، من لحوم الحيوان ونبات الأرض ، لصَلاح هذا الجسد المُستحيل الفاسد الفياني ؛ ومجلس للعلم والحكمة وسماع ووحاني من لذَّة النفوس التي لا تبيد جواهرها، ولا ينقطع سرورها في الدار الآخرة ، كما ذكر الله ، جلَّ ثناؤه، بقوله: « وفيها ما تشتهيه الأنفس' وتلذُ الأعين' وأنتم فيهـا خالدون . » فلما كانت المجالس اثنـَين صار أيضاً السائلون اثنين، واحد يسأل حاجة " من عَرَض الدُّنيا، لصلاح هذا الجسد ولجر" المنفعة اليه ، أو لدَفع المضرَّة عنه ؛ وواحدٌ يسأَل مسأَلةٌ من العلم ، لصلاح أمر النفس وخلاصها من ظلمات الجهالة، أو للتفقُّه في الدين طلباً لطريق الآخرة ، واجتهاداً في الوصول اليها ، وفيراراً من نار جهنم ، ونجاة ً من عالم

الكون والفساد ، وفوزاً بالوصول والصعود إلى عالم الأفلاك وسَعة السموات، والسيَّحانِ في درجاتِ الجِينان، والتنفُّس من ذلك الرُّوحِ والريحان المذكور في القرآن .

# فصل في العلم والمعلوم والتّعلُّم والتعليم وأوجه السؤال

وينبغي لطالبي العلم والباحثين عن حقائق الأشياء ان يعرفوا أولاً ما العلمُ وما المعلوم ، وعلى كم وجه يكون السؤال ، وما جواب كل سؤال ، حتى يدروا ما الذي يسألون وما الذي مجيبون إذا سئلوا ، لأن الذي يسأل ولا يدري أي شيء سأل ، فإذا أجيب لا يدري بأي شيء أجيب .

واعلم يا أخي بأن العلم إنما هو صورة المعلوم في نفس العالم، وضد الجهل وهو عدم تلك الصورة من النفس. واعلم بأن أنفس العلماء علامة بالفعل، وأنفس المتعلمين علامة بالتو"ة، وان التعلم والتعلم ليسا شيئاً سوى إخراج ما في القو"ة ، يعني الامكان ، إلى الفعل، يعني الوجود. فإذا نسبب ذلك إلى العالم سبتي تعليماً ، وان نسب إلى المتعلم سبتي تعليماً .

واعلم بأن السؤالات الفلسفية تسعة 'أنواع مثل' تسعة آحاد: أولها ، هل هو ? والثاني ، ما هو ? والثالث ، كم هو ? والرابع ، كيف هو ? والخامس ، أي هو ? والسادس ، أي هو ? والسابع ، متى هو ? والثامن ، ليم هو ? والتاسع ، من هو ? تفسيرها : هل هو : سؤال يبحث عن وجدان شيء أو عن عَدميه ، والجواب نعم أو لا ، وقد بيتنا معنى الوجود والعدم في رسالة العقل والمعقول ، وما هو : سؤال يبحث عن حقيقة الشيء ؛ وحقيقة الشيء تعرف بالحد أو بالرسم ، وذلك أن الأشياء كلها نوعان ، مركب وبسيط ، فالمركب مثل الجسم ، والبسيط مثل الهيولى والصورة ، وقد بيتنا معناهما في رسالة الهيولى . والأشياء المركبة تنعرف حقيقتها إذا عرفت الأشياء الي

هي سُركتَّة "منها ، مِثالُ ذلك إذا قيل : ما حقيقة الطين ? فيقال : تراب وماء مختلطان ؛ وهكذا إذا قيل : ما حقيقة السَّكنَجبين ? فيقال : خل وعسل ممز وجان . وعلى هذا القياس كل مركت إذا سئل عنه ، فيحتاج أن يذكر الأشياء التي هو سُركت منها وموصوف بها ؛ والحكماء يسمون مثل هذا الوصف الحد ، ومن أجل هذا قالوا في حَد الجسم إنه الشيء الطويل العريض العميق ؛ فقولهم : الشيء ، إشارة إلى الهيولى ، وقولهم : الطويل والعريض والعميق ، إشارة إلى الصورة ، لأن حقيقة الجسم ليست بشيء غير هذه التي دُذكرت في حَد ، وهكذا قولهم في حَد الإنسان إن حي ناطق مائت ، فقولهم : حي ناطق ، يعنون به النفس ، ومائت ، يعنون به الجسد ، لأن الإنسان هو جُملة "مجموعة "منها ، أعني جسدا جسمانيا ونفساً ورحانية . وعلى هذا القياس تُعرف حَقائق الأشياء المركبة من شيء .

وأما الأشاء التي ليست مركبة من شيء ، بل مُخترَعة مُبدَعة "كا الله باريها وخالِقُها تعالى ، فحقيقتُها تُعرف من الصقات المختصة بها ، مثالُ ذلك إذا قيل : ما حقيقة المَيُولى ? فيقال : جوهر " بسيط قابل الصورة ، لا كفية فيه البَيّة . وإذا قيل : ما الصورة ? فيقال : هي التي يكون الشيء بها ما هو . فعثل هذا الوصف تسبيه الحكماء الرسم . والفرق بين الحد والرسم أن الحد مأخوذ من الأشياء التي المحدود مركب منها ، كما بينا ، والرسم مأخوذ من الصفات المختصة بالمرسوم ، وفرق آخر أن الحد ينخبرك عن جوهر الشيء المحدود ، ويميزه عما سواه ، والرسم عيز لك ينخبرك عن جوهر الشيء المحدود ، ويميزه عما سواه ، والرسم عيز لك المرسوم عبا سواه حسن . فينبغي لك أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، إذا سئلت عن حقيقة شيء من الأشياء أن لا تستعجل بالجواب بل تنظر هل ذلك الشيء المسؤول عنه مركب أم بسيط حي بالجواب بل تنظر هل ذلك الشيء المسؤول عنه مركب أم بسيط حي والأشياء ذوات المقادي نوعان ، منصل ومنفصل ؛ فالمتصل خمسة أنواع :

الحط والسَّطح والجسم والمكان والزمان، والمنفصلُ نوعان، العددُ والحركة وهذه الأَشياءُ كَالُّهَا يِقَالَ فيها : كم هو ? وقد بيِّننَّا ماهيَّة العدد في رسالة الأريَّاطيقي ، وماهيَّة الحركة والزمان والمكان والجسم في رسالة الهَّيولى ، وماهيّة الخط والسطح في رسالة الهندسة . وأما كيف هو فسؤال يبحث عن صفة الشيء. والصَّفات كثيرة الأنواع، وقد بيَّنــّاها في رسالة شرح المقُولات ِ العَشْرِ التي كُلُّ واحدة منها جنسُ الأجناس . وأما أيُ شيء هو فسؤالُ يَبِعَثُ عَن وَاحِدٍ مِن الجِملة أَو عَن بَعْضٍ مِن الكُلُّ، مِثَالُ ذَلِكَ إِذَا قَيْلٍ. طَلَعَ الكوكب، فيقال: أي كوكب هو ? لأن الكواكب كثيرة". وأما إذا قيل طلعت الشبس، فلا يقال: أي شبس هي ? إذ ليس من جنسها كثرة " ، وكذلك القمر . وأما أين َ هو فسؤال " يبحث عن مكان الشيء أو عن رُتبته . والفرق بينهما أن المكان صفة " لبعض الأجسام لا لكاتبها ، مثال ذلك إذا قيل : أين زيد "? فيقال : في البيت أو في المسجد أو في السوق أو في موضع آخر . وأما المحلُّ فهو صفة للعرض ، والعرضُ نوعــان : جسمانيُّ " وروحاني؛ فالأعراض الجسمانية حالَّة " في الأجسام، مثالُ ذلك إذا قيل: أبنَ السواد ? فيقال : حالٌ في الجسم الأسود . وهكذا الألوانُ كلُّمها والطعومُ والروائح حاليَّة " في الأجسام ذات الطُّعْم واللون والرائحة ؛ وهكذا حُنُّكم جميع الأعراض الجسمانية .

وأما الأعراض الروحانية فحاليّة في الجواهر الروحانية ، مثال ذلك إذا قيل : أين العلم ? فيقال : حاليّ في نفس العالم ؛ وكذلك السخاء والشجاعة والعدل وما شاكلها من الصّفات حاليّة في النفس ، وهكذا حُكم أضدادها . وقد ظن كثير من أهل العلم بمن ليست له خبرة بأمر النفس ، ولا معرفة بجوهرها ، أن هذه الأعراض حاليّة في الجسم، كلّ واحد في يحليّ مختص مثال ذلك ما قالوا إن العلم في القلب ، والشيّهوة في الكبيد ، والعقل في الدماغ ، والشجاعة في المرارة ، والجنبن في الطيّحال، وعلى هذا القياس في الدماغ ، والشجاعة في المرارة ، والجنبن في الطيّحال، وعلى هذا القياس

سائر الأعراض . وقد بينًا نحن أن هذه الأعضاء آلات وأدوات للنفس تَظهر بها ومنها في رسالة تركيب الجسد هذه الأفعال والأخلاق ، في رسالة تركيب الجسد .

وأما الرئتبة فهي من صفات الجواهر الروحانية ، مثالُ ذلك إذا قيل : أين النفس ? فيقال : هي دون العقل وفوق الطبيعة . وهكذا إذا قيل : أين الحسة من العدد ? فيقال : بعد الأربعة وقبل الستة . وعلى هذا القياس حُكم الجواهر الروحانية التي لا توصف بالمكان ولا بالمحل ، ولكن بالرتبة كما بيئا في رسالة المبادىء العقلية .

وأما متى هو فسؤال يبحث عن زمان كون الشيء . والأزمان ثلاثة ": ماض مثل أمس ، ومستقبل مثل غد ، وحاضر مثل اليوم ، وهكذا حُكم السنين والشهور والساعات . وقد بينًا ماهيتة الزمان واختلاف أقاويل العلماء في ماهيته في رسالة الهيئولى . واما لم هو فسؤال يبحث عن عِلت الشيء المعلول .

واعلم يا أخي بأن لكل معلول صناعي أربع علل ، إحداها علة "هيولانية ، والثانية علية "مورلانية ، والثانية علية "مثال ذلك الكرسي والباب والسرير ، فان العلة الهيولانية علية " عامية " ، مثال ذلك الكرسي والباب والسرير ، فان العلة الهيولانية فيها الحشب ، والعلية الصورية الشكل والتربيع ، والعلة الفاعلية الناعلية الناعلة الغامية للكرسي القعود عليه ، وللسرير النوم عليه ، وللباب ليعلق على الدار . وعلى هذا القياس كل معلول لا بد له من هذه الأربع العلل . فاذا سئلت عن علة شيه ، فاعرف أولاً عن أيها تنسأل ، حتى يكون الجواب محسد ذلك .

وأما مَن هو فسؤال يبحث عن التعريف للشيء ، ويقول علماء النحو: الله هذا السؤال لا يتوجه إلا إلى كل ذي عقل ، ويقول قوم آخرون: إلى كل ذي عقل ، ويقول قوم آخرون: إلى كل ذي علم وتمييز والجواب فيه أن يُعرَف السؤال بأحد ثلاثة أشياء، إما

ان يُنسَبَ إلى بلدِهِ ، أو إلى أصله ، أو إلى صناعته ، مثال ذلك إذا قيل : من زيد ، فيقال: البَصري ، يُنسَب إلى بلده ، والهاشمي الى أصله، والنّجار الى صناعته .

فهذه جملة " مختصرة " في كميّة السُّوالات وأَجوبتها ، ومباحِث العلوم والنظر في حقائق الأشياء ، شِبهُ المدخَل والمقد مات ، ليقر ب من فهم المتعلمين النظر في المنطق الفلسفي " ، وليوقفوا عليها قبل النظر في إيساغهُ جي الذي هو المدخَلُ إلى المنطق الفلسفي .

## فصل في أجناس العلوم

وإذ قد فرَغنا من ذكر ماهية العلوم وأنواع السُّؤالات ، وما يقتضي كلُّ واحد من الأَجوبة ، فنريد أن نذكر أَجناس العلوم ، وأنواع تلك الأَجناس ، ليكون دليلا لطالبي العلم إلى أغراضهم ، وليهتدوا إلى مطلوباتهم، لأن رغبة النفوس في العلوم المختلفة وفنون الآداب ، كشهوات الأَجسام للأَطعمة المختلفة الطَّعْم واللون والرائحة .

فاعلم يا أخي بأن العلوم التي يتعاطاها البشر ثلاثة أجناس ، فمنها الرياضية ، ومنها الشرعية الوضعية ، ومنها الفلسفية الحقيقية . فالرياضية هي علم الآداب التي و ضيع أكثرها لطلب المعاش وصلاح أمر الحياة الدنيا ؛ وهي تسعة أنواع ، أولها علم الكتابة والقراءة ، ومنها علم الله قد والنحو ، ومنها علم الحساب والمعاملات، ومنها علم الشعر والعروض، ومنها علم الزّجر والفال ٢

١ ايساغوجي : هو كتاب الكليّات لفورفوريوس اليوناني .

الزجر : أن تزجر الطائر فترميه بحصاة ، او تصيح به ، فان ولاك في طيرانه ميامنه ،
 تفاءلت به ، وان ولاك مياسره ، تطيرت منه . والفأل ضد الطيرة ، وربجا استعمل في
 الحير والشر .

وما يشاكله، ومنها علم السحر والعزائم \ والكينياء والحييل \ ومــا شاكلها ، ومنها علم الحِرَف والصنائع ، ومنها علم البيع والثّيراء والتجارات والحَرَث والنّسل ، ومنها علم السّير والأَخبار .

فأما أنواع العلوم الشرعية التي و صعت لطب النفوس وطلب الآخرة فهي سنة أنواع: أولها علم التنزيل، وثانيها علم التأويل، والثالث علم الروايات والاخبار، والرابع علم الفقه والسنن والأحكام، والحامس علم التذكار والمواعظ والزهد والتصوف ، والسادس علم تأويل المنامات. فعلما التنزيل هم القراء والحقظة ، وعلماء التأويل هم الأثيمة وخلفاء الأنبياء، وعلماء الروايات هم أصحاب الحديث، وعلماء الأحكام والسنن هم الفقهاء، وعلماء التذكار والمواعظ هم العباد والزهماد والرهبان ومن شاكلهم ، وعلماء تأويل المنامات هم المنعبرون.

وأما العلوم الفلسفية فهي أربعة أنواع: منها الرياضيات، ومنها المنطقيات، ومنها الطبيعيات، ومنها الالهيات. فالرياضيات أربعة أنواع: أولها الارتماطيقي وهو معرفة ماهية العدد، وكمية أنواعه، وخواص تلك الأنواع، وكيفية نشويًا من الواحد الذي قبل الاثنين، وما يعرض فيها من المعاني إذا أضيف بعضها إلى بعض والثاني الجومطريا وهو الهندسة، وهي معرفة ماهية المتادير ذوات الأبعاد، وكمية أنواعها، وخواص تلك الأنواع، وما يعرض فيها من المعاني إذا أضيف بعضها إلى بعض، وكيفية مبدئها من النقطة التي هي وأس الحط، وهي في صناعة الهندسة كالواحد في صناعة العدد؛ والثالث الأسطرنوميا وهي النجوم، وهي معرفة كمية الأفلاك والكواكب والبروج، وكمية أبعادها ومقادير أجرامها، وكيفية تركيبها وسرعة حركاتها، وكيفية دورانها، وكيفية طبائعها، وكيفية والرابع الموسيقي وماهية طبائعها، وكيفية دلائلها على الكائنات قبل كونها؛ والرابع الموسيقي

١ المزائم : الرُّتَى ، أو هي آيات من القرآن تقرأ على ذوي الآفات رجاء البره .

٢ علم الحيل : علم جر" الاثقال ، او القوى المحركة ( ميكانيك ) .

الذي هو علم التأليف ، وهو معرفة ماهيّة النسّب ، وكيفية تأليف الأشياء المختلفة الجواهر ، المتباينة الصُّورَد ، المتضادّة القوى، المتنافرة الطبائع كيف تُجمع ويُؤلنّف بينها ، كيا لا تتنافر وتأتلف وتتّحد وتصير شيئاً واحداً، وتفعل فعللا واحداً أو عيدّة أفعال . وقد عميلنا في كل صناعة من هذه الصناعات وسالة شه المدخل والمقدّمات .

والعلوم المَنطقيَّات خمسة أنواع: أولها أنولوطيقا وهي مُعرفة صناعة الشعر ١ ، والثاني ريطُوريقا وهي معرفة صناعة الخُـُطـَب ، والثالث طوبيقا وهي معرفة صِناعة الجِدَل . والرابع بولوطيقا وهي معرفة صِناعة البرهان؟ ، والحامس سُوفسُطيقا وهي معرفة صِناعة المغالطين في المناظرة والجدّل. وقد تكلُّم الحكماء الأوَّلون والمتأخَّرون في هذه الصَّنائع والعلوم وصنَّفوا فيها كتباً كثيرة ، وهي موجودة في أيدي الناس. وقد عمل أر سطاطاليس ثلاثة كتب أُخَر ، وجعلها مقدَّمات لكتاب البرهان أولها قاطيغورياس ٣ ، والثاني باريمنياس؛ ، والثالث انولوطيقا الاولى . وانما جعل عنايته أكثرَها بكتاب البرهـان لأن البرهـان ميزان الحكماء يعرفون به الصّدق من الكِذب في الأَقُوالَ ، والصوابَ من الخطإ في الآراء ، والحقُّ من الباطل في الاعتقادات، والخير َ من الشَّر في الافعال ، كما يَعرف جمهور ُ النَّاس بالموازين والمكاييل وَالْأَذَرُ مَ تَقَدُّرُ الْأَشْيَاءُ المُوزُونَةُ وَالْمُسَكِيلَةُ وَالْمَذَرُوعَةُ إِذَا اخْتَلَفُوا فِي حَزُّرِ هَا وتخمينها ؛ فهكذا العلماء العارفون بصناعة البرهان يعرفون بها حقائق الاشياء إذا اختلف فيهاحَزْرُ العقول وتخمينُ الرأي ، كما يعرف الشُّعراء العَروضُّون استواء القوافي وانزحافها إذا اختُلِف فيه ، بصناعة العَروض الذي هو ميزان

١ انولوطيقا : انولوطيقا الاولى هي كتاب القياس لارسطو ، واما كتاب صناعة الشعر له فهو بويطيقا .

٢ صناعة البرهان : هي كتاب انولوطيقا الثانية من كتب ارسطو .

<sup>&</sup>quot; قاطيغورياس : هو كتاب المقولات لارسطو Les Catégories "

٤ باريمنياس : او باري ارمنياس ، هو كتاب العبارة لارسطو .

الشعر . وقد عمل فنرفوريوس الصوري كتاباً وستاه ايساغوجي ، وهو المدخَلُ إلى صناعة المنطق الفلسفي ، ولكن من أجل انهم طوالوا الحطب فيها ، ونقلتها من لغة إلى لغة من لم يكن عارفاً بها وبمعانيها ، انغلق على الناظرين في هذه الكتب فهم معانيها وعَسُر على المتعلمين أخذ ها. وقد عملنا في كل واحدة من هذه الصنائع رسالة "ذكرنا فيها نكت ما مجتاج إليه وتركنا النطويل .

لكن نويد أن نذكر غرض ما في كل رسالة منها هاهنـــا ، ليكون من ينظرُ فيها قد عَرف غرض كل صِناعة من هذه قبلَ النظر فيها ، فنقول : أما غرض ما في ايساغوجي فهو معرفة معاني السُّنة الألفاظ التي تستعبلها الفلاسفة في أقاريلها ، وهو قولهم : الشَّخصُ والنَّوعُ والجِنسُ والفصلُ والحاصّة والعَرضُ ، وماهيَّة ُ كلِّ واحدِ منها وكيفيّة ُ اشتراكاتها ، وماهيّة رسومها التي تميّز ' بعضها من بعض ، وكيفيَّة ' دلالاتها على المعاني التي في أَفَكَارُ النَّفُوسِ . وأما غرض قاطيغورياس فهو معرفة معاني العَشرةِ أَلفاظ ِ التي كُلُّ واحد منها يقال له جنسُ الأجناس ، وان واحداً منهـا جوهر، وتسعةً أعراض ؛ وماهيَّة 'كلُّ واحدٍ منها وكمية ' أنواعِها ، ورسم' كل واحد منها الميِّز ُ لِمَا بَعْضُهَا مِن بَعْضُ ، وكيفيَّة ُ دلالتَّهَا عَلَى جَمِيعِ المُعاني التي في أَفْكَار النفوس. وأما غرض ما في باريمنياس فهو معرفة تلك العشرة الألفاظ التي هي في قاطيغورياس، وما تدلُّ عليه من المماني عنــد التركيب، حتى تصيرً كلمات وقضايا، ويكون منها الصّدق والكذّب. وأما غرض ما في انولوطيقا الأولى فهو معرفة كيفيَّة تركيب تلك الألفاظ مرة أخرى ، حتى يكون منها مقدُّمات ، وكميَّة أنواعها وكيف تُستَّعمل حتى يكون منها شيء محسوس ، واقتران القضايا ونتائجها . وأما غرض ما في انولوطيقا الشانية فهو معرفة كيفيَّة استعمال القياس الحق والبُرهان الصَّحيح الذي لا خطأ فيه ولا زلل .

وأما العلوم الطبيعية فهي سبعة أنواع: أولها علم المبادىء الجسمانية، وهي معرفة خمسة أشياء: الهيولى والصورة والزمان والمكان والحركة ، وما يعرض فيها من المعاني إذا أضيف بعضها إلى بعض ؛ والثاني علم السماء والعالم، وهو معرفة جواهر الأفلاك والكواكب وكميتها وكيفية تركيبها وعلة دورانها ، وهل تقبل الكون والفساد ، كما تقبل الأركان الأربعة التي هي دون فلك القمر أم لا، وما علية حركات الكواكب واختلافها في السرعة والإبطاء، وما علية حركات الكواكب واختلافها في السرعة والإبطاء، وما علية ومركات الكواكب واختلافها في السرعة والإبطاء، المركز ، وهل خارج العالم جسم آخر أم لا ، وهل في العالم موضع فارغ لا شيء فيه ، وما شاكل ذلك من المباحث .

والثالث علم الكون والفساد، وهو معرفة ماهيّة جواهر الأركان الأربعة التي هي النار والهواء والمساء والأرض، وكيف يستحيلُ بعضُها إلى بعض بتأثيرات الأشخاص العالية، ويكون منها الحوادث والكائنات من المعادن والنبات والحيوان، وكيف تستحيلُ إليها راجعة عند الفساد.

والرابع علم حوادث الجو"، وهو معرفة كيفية تغييرات الهواء بتأثيرات الكواكب، مجركاتها ومطارح شُعاعاتها على هذه الأركان، وانفعالاتها منها، وخاصة المواء، فإنه كثير التلون والتغير من النور والظلمة والحر" والبرد وتصاديف الرياح والضباب والغيوم والأمطار والثلوج والبرد والبروق والرعود والشهب والصواعق وكواكب الأذناب وقوس قَرْحَ والزوابع والمالات وما شاكلها ما يجد ثن فوق رؤوسنا من التغييرات والحوادث.

والخامس علم المعادن ، وهو معرفة الجواهر المعدنيَّة التي تنعقد من البخارات الممنعقِدة في الأهوية ، والعِصارات الممنعقِدة في الأهوية ، وكثهوف الجبال ، وقُعور البحار ، من العقاقير والجواهر ، من الكباريت

١ الصارات : جم العمار وهو النبار الشديد .

والزُّوابِيق ١ والشُّبُوب ٢ والأملاح والنُّوشادِر والذَّهب والفِضَّة والنَّحاس والحديد والرَّصاص والأُسْرُب ٣ والكُمل والزّرْنيخ والبيلتّور والياقوت والبازهرات ٢ ، وما شاكلها ، ومعرفة خواصّها ومنافعها ومَضارُّها .

والسّادس علم النبات ، وهو معرفة كل نبت يُغرَس أو يُبذَر أو يَنبُت على وجه الأرض ، أو في رؤوس الجبال ، أو قعر المياه ، أو شطوط الأنهار ، من الأشجار والزروع والبقول والحشائش والعُشْب والكلاء ؛ ومعرفة كميّة أنواعها ، وخواص تلك الأنواع ، ومواضع منابنها من البقاع ، وكيفيّة امتداد عروقها في الأرض ، وارتفاع فروعها وأصولها في الهواء ، وانبساطها على وجه الأرض ، وتغرق فروعها في الجهات ، وأشكال أغصانها من الطول والقيصر ، والدّقة والغيلظ ، والاستقامة والاعوجاج ؛ وكيفيّة أشكال أوراقها من السّعة والضيق ، واللين والحشونة ، وألوان أزهارها ، واصباغ أنوارها ، وكيفيّة صُور ثيمارها وحبوبها ، وبذورها ، وصوغها ، وطعومها ، وروائحها ، وخواصّها ، ومنافعها ومضارّها ، واحداً واحداً واحداً .

والسَّابِع علم الحيوان ، وهو معرفة كل جسم يغتذي وينبي ويُعِسَّ ويتحرُّك ، ما يمشي على وجه الأرض، أو يطير في الهواء ، أو يسبح في الماه ، أو يدب في التراب ، أو يتحرك في جوف جسم آخر ، كالديدان في جوف الحيوان ، وفي لـُبّ النبات والنسر والحبوب وما شاكلها ؛ ومعرفة كيَّة أجناسها ، وأنواع الأجناس ، وخواص تلك الأنواع ؛ ومعرفة كيفيّة تأليف تكوينها في الأرحام ، أو في البيض ، أو في العفونات ؛ ومعرفة كيفية تأليف

١ الزوايق : جمع زئبق .

٧ الشبوب : جمع الشب ، وهو ملح ممدني يعرف عند العامَّة بألشبَّة .

٣ الاسرب: الرَّمَاسُ الأسود.

إلازهرات ، والبادزهرات : جمع بازهر وبادزهر ، وهو حجر ينسب اليه قوى غريبة في
 مقاومة السبوم ، فارس معرب .

ه أنوارها: أزهارها.

أعضائها ، وتركيب أجسادها ، واختلاف صُورها ، وائتلاف ازواجها وفنون أصواتها ، ومُنافرة طباعها ، وتبايُن أخلاقها ، وتشاكل أفعالها ؛ ومعرفة أوقات هَيَجانها وسنادها ، واتخاذ أعشاشها ، ورف قها بتربية أولادها ، وتتحتنيها على صغار نتاجها ، ومعرفتها بمنافعها ومضارها ، وأوطانها ، وأربابها وأعدائها ومعارفها ، وما شاكل ذلك .

فالنَّظرُ في هذه كلتها ، والبحثُ عنها يُنسب إلى العلوم الطبيعيات ، وكذلك علم الطبّب والبيطرة، وسياسة الدواب والسّباع والطيور والحرّث والنّسل ؛ وعلمُ الصنائع أَجْمعُ داخِلُ في الطبيعيات .

#### فصل في العلوم الإلهية

والعلوم الإلهية خبسة أنواع: أولها معرفة الباري ، جل "جلاله وعم" نواله ، وصفة وحدانيت ، وكيف هو علة الموجودات ، وخالق المخلوقات ، وفائض الجود ، ومعطي الوجود ، ومعدن الفضائل والحيرات ، وحافظ النظام، ومبقي الدوام، ومد بر الكل ؛ وعالم الغيب والشهادة لا يعز ب عنه منقال ذر ق في الأرض ولا في السماء ، وأو ل كل شيء ابتيداء ، وآخر كل شيء انتهاء ، وظاهر كل شيء قدرة ، وباطن كل شيء علما ، وهو السميع العلم اللطيف الحبير الرؤوف بالعباد ، عز شأنه ، وجكت قدرته ، وتعالى جد ، وجل ثناؤه ، ولا إله غيره ، تعالى عما يقول الظالمون علو آ كبيراً .

والثاني علم الروحانيات ، وهو معرفة الجواهر البسيطة العقلية ، العلامة الفعّالة ، التي هي ملائكة الله ، وخالِص عِباده ؛ وهي الصُّور المجردة من الهيولى ، المستعملة للأجسام المدبرة بها ، لهما ومنها أفعالها ، ومعرفة كيفيّة ارتباط بعضم بعضم ، وفيض بعضما على بعض ، وهي أفلاك كيفيّة ارتباط بعضم ، وهي أفلاك

روحانيّة محيطات بالأفلاك الجسمانية .

والثالث علم النفسانيّات ، وهي معرفة النفوس والأرواح السارية في الأجسام الفلكيّة والطبيعيّة ، من لدُن الفلك المحيط إلى مُنتهى مركز الأرض ؛ ومعرفة كيفيّة إدارتها للأفلاك ، وتحريكها للكواكب ، وتربيتها للحيوان والنبات، وحلولها في جُنت الحيوانات، وكيفيّة انبعاثها بعد المهات . الرابع علم السياسة وهي خمسة أنواع : أولها السياسة النبويّة ، والثاني السياسة الملوكية ، والثالث السياسة العاميّة ، والرّابع السياسة الخاصيّة ، والحامس السياسة الذاتية .

فأما السياسة النبوية فهي معرفة كيفية وضع النواميس المرضية والسنن الزكية بالأقاويل الفصيحة ، ومُداواة النفوس المريضة من الديانات الفاسدة ، والآراء السخيفة ، والعادات الردية ، والأفعال الجائرة ؛ ومعرفة كيفية نقلبها من تلك الأديان والعادات ، ومَحْو تلك الآراء عن ضائرها بذكر عيوبها ونشر تزييفها ، ومداواتها من سقام تلك الآراء وتلك العادات بالحيية في من العود إليها ، وشفائها بالرأي المرضية ، والعادات الجميلة ، والأعمال الزكية والأخلاق المحمودة، بالمدح لها والترغيب في جزيل الثواب يوم المآب؛ وكيفية سياسة النفوس الشريرة بصدودها عن قصد سبيل الرشاد، وسلوكها في وعود طرق الغي والتادي بالقمع لها والزعبر والوعيد والتوبيخ والتهديد، لترجع إلى سبئل النجاة ، وترغب في جزيل الثواب ؛ ومعرفة كيفية تنبيه لأنفس اللاهية ، والأرواح الساهية من طول الراقاد، ونسيانها ذكر المعاد، والإذكار لها عهد يوم الميثاق، لئلاً يقولوا: ما جاءنا من رسول ولا كتاب وهذه السياسة تختص بها الأنبياء والرسل ، صلوات الله عليه م.

وأما السياسة الملوكيّة فهي معرفة 'حفظ الشريعة على الأمّة، وإحياء السنّة في المِلتّة بالأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، بإقامة الحدود، وإنفاذ الأحكام التي وسمتها صاحب 'الشريعة، وردّ المظالم، وقمع الأعداء، وكفّ الأشرار،

**۲۷۳** 1A

ونُصرة الأخيار ؛ وهذه السياسة يختص بها خلفاء الأنبياء، صلوات الله عليهم، والأَيْمَة المهديّون الذين قَـضوا بالحق ، وبه كانوا يَعدلون .

وأما السياسة العامية التي هي الرياسة على الجماعات ، كرياسة الأمراء على البدان والمدرن ، ورياسة الدهاقين على أهل القرى، ورياسة قادة الجيوش على العساكر، وما شاكلها؛ فهي معرفة طبقات المرؤوسين وحالاتهم وأنسابهم وصنائيهم ومذاهبهم وأخلاقهم ، وترتب مراتبهم ، ومراعاة أمورهم، وتفقد أسبابهم ، وتأليف شكلهم، والتناصف بينهم، وجمع شكانهم ، واستخدامهم في ما يصلحون له من الأمور ، واستعمالهم في ما يشاكلهم من صنائيهم وأعمالهم اللائفة بواحد واحد منهم .

وأما السياسة الحاصية فهي معرفة كل إنسان كيفية تكدبير منزله وأمر معيشتيه ، ومراعاة أمر خَدَمه وغلمانه وأولاده وبماليكه وأقربائه ، وعُشرته مع جيرانه ، وصُحبته مع إخوانه ، وقضاء حقوقهم ، وتفقُّد أسبابهم ، والنظر في مصالحهم من أمور دنياهم وآخرتهم .

وأما السياسة الذاتية فهي معرفة كل إنسان نفسه وأخلاقه ، وتـَفقُد أفعاله وأقاويله في حال شهواته وغضَبه ورِضاه ، والنظر ُ في جميـع أموره .

والخامس علم المعاد وهو معرفة ماهيئة النشأة الأخرى ، وكيفيئة انبعاث الأرواح من ظلمة الأجساد ، وانتباه النفوس من طول الرئقاد، وحشرها يوم المعاد ، وقيامِها على الصراط المستقيم ، وحشرها لحِساب يوم الدين ، ومعرفة كيفيئة جزاء المحسنين وعقاب المسيئين .

وقد عبلنا في كل فصل من هذه العلوم التي تقدّم ذكرُها رسالة ، وذكرنا فيها طَرَفاً من تلك المعاني ، وأتمناها بالجامعة ، ليكون تنبيها للغافلين ، وإرشادا للمريدين ، وترغيبا للطالبين ، ومسلكاً للمتعلمين . فكن به يا أخي سعيداً ، واعرض هذه الرسالة على إخوانك وأصدقائك ، ورغتبهم في العلم ، وزهدهم في الدنيا ، ودلتهم على طريق الآخرة، فإنك بذلك تنال الزّلفي من

الله تعالى ، وتستوجب رخوانه ، وتفوز بسعادة الآخرة ، وتبلغ ب المرتبة العليا كما دل عليه قول النبي ، عليه السلام : الدال على الحير كفاعيله .

واعلم يا أخي بأن هذه الطريقة هي التي سلكها الأنبياء، صلوات الله عليهم، واتتبعهم عليها الأخيار الفضلاء من العلماء والحكماء، فاجتهبد لعلنك تتحشر في زُمرتهم، كما وعد الله تعالى فقال: « فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيتين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقاً، ذلك الفضل من الله، «والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سنبكنا، وان الله لمنع المحسنين.» وفيقك الله وإيانا أيها الأخ المستداد، وهدانا وإياك سبيل الرساد.

# الرسالة الثامنة من القسم الرياضي في الصنائع العمليّة والغرض منها

#### بسم الله الرحمن الوحيم

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى ، آلله خير أمَّا يشركون ? وإذ قد فرغنا من ذكر الجواهر الجسمانيَّة ، ووصَّفنا هيولاتها وصُورُها وتركيبها، وما يعرض للمركب من الأعراض، وبيِّننَّا أيضاً كيفيَّة إدراكها بطريق الحواس بتوسُّط أعراضها، في رسائلنا والطبيعيَّات، نويد أن نذكرَ في العقليَّات الجواهر الرُّوحانيَّة ، لأنه لمـا كانت الموجودات كلها معقولة " أو محسوسة ، جواهر أو أعراضاً ، أو مجموعاً منهما ؛ صُورًا ، أو هَيُولى، أو مُركَّبًا منهما؛ جسمانيًّا، أو روحانيًّا، أو مقروناً بينهما ؛ وكانت الجواهر الجسمانية مُنفعلة كلُّها ، مُدرَكة بطريق الحواس ؛ والجواهرُ الروحانيَّة فاعلة ولا تُدرَك بطريق الحواس، ولا تُعرف إلاَّ بالعقل وبما يصدر عنها من الأفعال العقليَّة، والصَّنائعُ العمكيةُ بعد العلميةِ في الجواهر الجسمانية ، احتجنا أن نذكر الصَّنائع العمليَّة في الهيوليات ، وماهيَّاتها وكميَّاتها ، وكيفيّة إظهار صناعتها في الهيوليّات الموضوعة لها، ليكون أوضع في الدليل على إثبات الذوات الروحانية الفاعلة، وأبينَ لمعرفة جواهرها، وفنون حركاتها، وعجائب قو"تها ، وغرائب علومها ، وبدائع صنائعها ، واختلاف أفعالها .

فاعلم أيها الأخ البار الرحم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الصنائع البشرية نوعان علمية وعملية ، وتقد م القول في العلمية فيا تقد م ، فنقول : أولاً ما العلوم ؟ العلوم هي صُور المعلومات في نفس العالم .

واعلم يا أخي بأن العِلم لا يكون إلا بعد التعليم والتعليم ، والتعليم هو تنبيه النفس العلامة بالفِعل للنفس العلامة بالقُوء ، والتعليم هو تصوار النفس لصورة المعلوم .

واعلم يا أخي بأن النفس انما تنال صُورَ المعلومات من طُرُ قات ثلاث ، إحداها طريق الحواس ، والأخرى طريق البرهان ، والأخيرة طريق الفكر والروية . وقد عميلنا في كل واحدة منها رسالة ، فنريد أن نذكر الآن الصّنائع العملية فنقول :

ان الصّنعة العمليّة هي إخراجُ الصانعِ العمالمِ الصورة التي في في كره ، وو صَعْهَا في الهَيُولى و الصورة مصنوعة من الهيولى والصورة جميعاً ، وابتداء ذلك من تأثير النفس الكُليّة فيها بقوة تأييد العقل الكُليّي بأمر الله جلّ ثناؤه .

واعلم بأن المصنوعات أربعة أجناس: بشرية وطبيعية ونفسانية وإلهية . فالبشرية مثل مسا يعمل الصناع من الأشكال والنقوش والأصباغ في الأجسام الطبيعية ، في أسواق المُدُن وغيرها من المواضع . والمصنوعات الطبيعية هي صُور هياكل الحيوانات، وفنون أشكال النبات، وألوان جواهر المعادن . والمصنوعات النفسانية مثل نظام مراكز الأركان الأربعة التي هي تحت فلك القبر ، وهي النار والهواء والماء والأرض ، ومشل تركيب الأفلاك ، ونظام صورة العالم بالجملة . والمصنوعات الإلهية هي الصور المجردة من الهيوليات المخترعات من مبدع المبدعات ، تعالى ، وجوداً من العدم ، ليس من ليس ، وشيء لا من شيء ، دفعة واحدة بلا زمان ، ولا مكان ولا هيولى ، ولا صورة ولا حركة ، لأنها كليها مبدعات البادي

ويخترعاتُه ومصنوعاتُه. فثبّادك الله أحسن الحالقين وأحكم الحاكِمين وأدحمُ الحاكِمين .

واعلم يا أخي بأن كل صانع من البشر محتاج في تتبع صنعته إلى سنة أشياء محتلفة ، وهو السابع ؛ وإلى سبع حركات ، وإلى سبع جهات . فأما الأشياء المغتلفة فهي الممينولي والمكان والزمان والأداة والآلة والحركة ، والسابع النفس . وكل صانع طبيعي فمحتاج إلى أربعة منها ، وهي الممينولي والمكان والزمان والحركة ، وكل صانع نفساني فمحتاج إلى اثنين منها ، وهما الممينولي والحركة حسب ؛ وكل صانع عقلي فمحتاج إلى صورة واحدة فقط ، وهو العقل الأول أثر من منبدع البدائع الحق ، لا من شيء إلى شيء وأما الباري، جل ثناؤه، فغير محتاج إلى شيء منها، لأنها كلها مخترعات والأدوات كلها ، أعني الممينولي والصورة والمكان والزامان والحركة والآلة والأدوات كلها .

## فصل في الصُورة والهَيُولى والأداة

واعلم يا أخي أن الجسم الواحد يُسبَّى تارة هيُولى ، وتارة موضوعاً ، وتارة صورة ، وتارة مصنوعاً ، وتارة آداة ، وتارة أداة ، وإلا يُسبَّى الجسم . هيُولى للصورة التي يَقبَلُها وهي الأشكال والنقوش والأصباغ وما شاكلها ، ويسبَّى موضوعاً للصانع الذي يَعبَل منه وفيه صَنعتُه من الأشكال والنقوش، وإذا قبلِ ذلك سُبِّي مصنوعاً ، وإذا استعبله الصانع في صنعته أو في صنعة أخرى يُسبَّى أداة . مثال ذلك قطعة صديد ، فإنه يقال لها هيُولى لكل صورة تقبلها ، ويقال لها أيضاً إنها موضوع للحداد الذي يعمل فيها صنعته ، وإذا صنع الحداد منه سيكيناً أو فأساً أو منشاراً يعمل فيها صنعته ، وإذا صنع الحداد أنه منه سيكيناً أو فأساً أو منشاراً ومبرداً أو غير ذلك ، سُبِّي مصنوعاً ، وإذا استعبل الستكين القصاب أو مبرداً أو غير ذلك ، سُبِّي مصنوعاً ، وإذا استعبل الستكين القصاب أو مبرداً أو غير ذلك ، سُبِّي مصنوعاً ، وإذا استعبل الستكين القصاب أ

أو غيرُه تُسبَّى أداة"، وهكذا الفأسُ وغيرُها .

واعلم يا أخي ان موضوعات الصُّنّاع البشريّين في صِناعتهم نوعان فقط: بسيط ومُركّب، فالبسيط أربعة أنواع، وهي النّار والهواء والماء والأرض؛ والمُركّب ثلاثة أنواع، وهي الأجسام المعدنيّة، والأجسام النباتيّة، والأجسام الحيوانية، وهي كلّها مصنوعات الطبيعة، كما ان موضوعات الطبيعة كلّها مصنوعات الطبيعة كلّها مصنوعات اللهمة عنات النفسانيّة كلّها مصنوعات إلهيّة.

واعلم ان كلَّ صانع من البشر لا بنــ له من أداةٍ أو أدواتٍ أو آلة أو آلات يستعملها في صُنعت. والفرقُ بين الآلة والأداة ان الآلة هي البيدُ والاصابع والرَّجل والرأس والعين ، وبالجُهُملة ِ أعضاءُ الجسد ، وأن الأداة ما كانت خارجة من ذات الصانع كفأس النجار ، ومطرَّقة الحدَّاد ، وإبرة الحياط، وقلم الكاتب، وشُنفرة الإسكاف، ومُوسَى المُنزيِّن وما شاكل هذه من الأدوات التي يَستعملِها الصُّناع في صنائعهم ، ولا تتمُّ صناعتهم إلاَّ بها . واعلم بأن كل صانع له في صنعته أدوات مختلفة ' الأشكال والميشات ، وهذا أحد أسبابه في اختلاف أفعاله، وهو يُظهِر ُ بكل واحد منها في صنعته ضُروبًا من الحركات، وفنوناً من الأفعال ، مثال ذلك النجار ، فإنه بالفأس ينحت ' ، وحركته من فوق ُ إلى أَسفل ؛ وبالمِنشار يَنشُر ، وحركته من قَـدًامُ إِلَى خَلَفُ ؛ وبالمثقَب يَثَقُب ، وحركته قوسيَّة " بينـة" ويسرة" ، وحركة' مِثْقَبِه دَوريَّة ". وعلى هذا القياس يوجد في كل صنعة ٍ لصانعها سَبع' حركات ، واحدة مورية وست مستقيمة ، وذلك بواجب الحكمة الإلهيّة ، لأنه لما كانت حركاتُ الاجرام العُلويَّـة الفلكية سبعة أنواع ، واحــدة " دورية " بالقصد الأول ، وست عرضية " كما بينًا في رسالة ﴿ السَّمَاءُ والعالَمُ ﴾، صارت حركات الأشخاص التي تحت فلك القمر أيضاً ماثيلة " لهـ ا ، لأن تلك عِلَـل ، وهـذه معلولات ، ومن شأن المعلولات أن يوجّد فيهـا عِلـتهـا

وتأثيراتُها ، ومن أجل هذا قالت الحكماء ان الثواني من الأمور تحكي أوائيلها ، كما يحكي الصبيان في لُعَبهم صِناعة الآباء والاشهات والأستاذين .

واعلم يا أخي بأنه لا بُدّ لكل صانع من البشر من تحريك عُضو من أعضائه في صناعته، أو عدة أعضاه، كاليد والرجل والظهر والكتف والرحجة وبالجُملة ما من عُضو في الجسد إلا ولانفس بذلك العُضو فعل أو عدة أفعال ، خلاف ما يكون بعُضو آخر، فإن أعضاء الجسد هي آلات للنفس، وأدوات لما ، وقد بينًا طرفًا من ذلك في رسالة تركيب الجسد ، وفي رسالة الحسوس ، وفي رسالة العقل والمعقول ، وفي رسالة الإنسان عالم صغير .

## فصل في أن موضوع الصُّنَّاع نوعان

واعلم يا أخي بأنه لا بد في كل صنعة من موضوع يعمل الصانع منه وفيه صنعته ، فالموضوع في صناعة البشريين نوعان : روحاني وجسماني في فالروحاني هو الموضوع في الصناعة العلمية ، كما بينا في رسالة المنطق ، والجسماني هو الموضوع في الصناعة العملية ، وهو نوعان : بسيطة ومركبة "، فالبسيطة هي النار والهواء والماء والأرض ، والمركبة ثلاثة أنواع ، وهي الأجسام المعدنية ، والأجسام النباتية ، والأجسام الحيوانية .

فين الصنائع ما هي الموضوع فيها الماء حسب ، كصناعة الملا حين والسقائين والروائين ا والشرابين والسباحين ومن شاكلهم ؛ ومنها ما هي الموضوع فيها التراب حسب ، كصناعة حقاد الآباد والانهاد والتني والقبود والمعادن ، وكل من ينقل التراب ويقلع الحجادة ؛ ومنها ما هي الموضوع فيها الناد حسب ، كصناعة النقاطين والوقادين والمشعلين ؛

١ الروَّائين : حملة الماء .

٧ النفاطين : الذين يرمون النفط مشتملًا في الحروب ، والذين يستخرجونه من النفَّاطات .

ومنها ما هي الموضوع فيها الهواة حَسْب ، كصناعة الزّسّادين والبوّاقين والنقاخين أجمع ومنها ما هي الموضوع فيها الماء والتراب حَسْب ، كصناعة الفَخّارين والفَضّارين ، والقُدوريّين وضَرّابي اللّبين ، وكلّ من يَبُلُ التُراب ، ومنها ما هي الموضوع فيها أحد الأجسام المعدنيّة ، كصناعة الحدّادين والصّفّادين والرّسّاصين والزّجّاجين والصوّاغين ومن شاكلهم ، ومنها ما هي الموضوع فيها أصول النبات من الأشجار والقُضان والأوراق ، كصناعة النّبّارين والحوّاصين والبوّادين والحرّبين والأقراق ومن شاكلهم ؛ ومنها ما هي الموضوع فيها ليحاء النبات حسنب ، كصناعة الكتّانين ، ومن يعمل القِنّب والخشائش وزهر النبات حسنب ، كصناعة الموضوع فيها ورق الأشجار والحشائش وزهر النبات حسنب ، كصناعة الموضوع فيها ورق الأشجار والحشائش وزهر النبات ونورها وعروقها وعروقها المتقافين والمؤازين والشيرجيين والشيرجيين والمؤاون والشيرجيين والشير والشير وحبّ النبات ؛ ومنها مساهي وكلّ من يُغرج الادهان من ثمر الشجر وحبّ النبات ؛ ومنها مساهي

النضّارين : الذين يصنعون النضار ، وهو خزف يحمل لدفع العين ، أو يصنعون النضارة ،
 وهى القصمة الكبيرة ، أو يشتغلون بالفضار ، وهو العلين اللازب الاخضر الحر.

٢ اللبن : المفروب من الطين مربعاً للبناء .

٣ الصفتارين : صناع الصفر ، وهو النجاس الذي تعمل منه الاوالي ويكسر .

الحواصين : الذين ينسجون الحوس ، وهو ورق النخل .

<sup>•</sup> البوارين : الذين ينسجون أو يبيعون الباري ، وهو الحصير المنسوج .

٦ اللحاء: قشر الشجر.

٧ الكتانين : الذين يصنمون الكتان أو يبيمونه .

٨ الكاغد: القرطاس، معر"ب.

الدقاقين : باعة الدقيق ، اي الطحين .

١٠ الرزازين: باعة الارز.

۱۱ النوائيين : باعة النوى ، جمع نواة .

١٢ الصارين : الذين يتصرون العنب ونحوه .

١٣ الشيرجيين : الذين يصنعون الشيرج او يبيمونه ، وهو دهن السمم ، والمامة تقول سيرج .

الموضوع فيها الحيوان كصناعة الصيادين ، وراعاة الغنم والبقر ، وساسة الدواب ، والبياطرة وأصحاب الطيور ومن شاكلهم ؛ ومنها ما هي الموضوع فيها أحد الأجسام الحيوانية من اللحم والعظم والحيلد والشعر والصوف والقرار ، كصناعة القصابين والشوائين والطباخين والا بباغين والأساكية والحرازين ا والسينوريين والدائيان والحيائين ومن شاكلهم ؛ ومن الصنائع ما هي الموضوع فيها قيمة الأسياء والذراعين ومن شاكلهم ؛ ومن الصنائع ما هي الموضوع فيها قيمة الأشياء ، كصناعة الصيارفة والدلالين والمقوس من كما كهم ؛ ومن الصنائع ما هي الموضوع فيها أجساد الناس ، كصناعة الطبار ومن الصنائع ما هي الموضوع فيها أجساد الناس ، كصناعة الملين أجمع ، ومن الصنائع ما هي الموضوع فيها أجساد العلم ؛ ومن المائن أجمع ، ومن الصنائع ما هي الموضوع فيها نفوس الناس ، كصناعة المعلمين أجمع ، وهي نوعان : عملية وعلمية ، فالعلمية مثل ما ذكرنا في وسالة أجناس العلوم وأنواعها ، مما قد شرحناه في إحدى وخمسين وسالة من وسائلنا ؛ والعملية مثل ما ذكرنا في ما تقدم .

#### فصل في الحاجة إلى الآلات والأدوات

واعلم يا أخي أن من الصُّنَّاع من يحتاج في صنعته إلى استعمال عُضورٍ من جسده ، أو عُضورَ بن ، وأداة من خارج ٍ ، أو أدوات كثيرة ، كالحر ان والبنّاء والدبّاغ والحائك وأمثالهم، فإن كلّ واحد منهم مجتاج إلى أدوات من خارج ، وتحريك يديه ورجليه في صناعته ؛ ومن الصنائع ما لا مجتاج فيها إلى أدوات من خارج ، بل يكفيه عُضو من جسده ، كالحطيب والشاعر والقاضي والقارىء ومن شاكلهم ، فإن كل واحد منهم يكفيه لسانه حسب ، وكذلك

١ الحرازين : الذين صنعتهم الحرازة ، وهي ثقب الحف بالمخرز وتخييطه .

٧ السيوريين : مانمي السيور ، جم السير الذي يقد من الجلد .

٣ المانين : صناع الدفان ، جم الدن .

الناطور والد يد بان وأصحاب المراتب يكفيهم في صناعتهم العينان حسن ومنهم ومنهم من يستعمل في صنعته عضوين كالحاكي والناغة ، باليد واللسان ؛ ومنهم من مجتاج إلى استعمال جسده كله كالرقاص والسابع ؛ ومن الصناع من مجتاج في صنعته إلى المشي كالساعي والماسيع ؛ ومنهم من مجتاج إلى القعود دالما كالرقاء والنداف ؛ ومن الصناع من لا مجتاج في صناعته إلا إلى أداة واحدة ، كالرقاق والزمار والدفاف ؛ ومنهم من مجتاج إلى أداتين كالحياط والكانب كالبواق والزمار والدفاف ؛ ومنهم من مجتاج إلى أداتين كالحياط والكانب فإن الحياط يكفيه في صنعته الإبرة والمقص ، والكاتب يكفيه القلم والدواة ، وأما استعمال الكانب الساكين فليس من صناعة الكتابة ، ولكن من صناعة النجارة ؛ ومن الصناع من مجتاج إلى القيام دامًا في صناعته كالحلاج ودقاق الأرز والذي يدير الدولاب برجليه .

## فصل في ان النار من الأدوات المفيدة في الصناعة

واعلم يا أخي بأن أكثر الصنائع لا بد من استعمال النسار فيها ، وكل صانع استعمل النار في صناعته فلأحد أسباب ثلاثة، إما في موضوعه كالحد ادبن والصنارين والزعاجين ، ومن يطبع الجس والشورة وأمثالهم ، وغرضهم هو تليين الهيولى لقبول الصورة والأشكال ، وذلك انه لما كانت موضوعاتهم أحجاراً صلبة لا تقبل الصورة والأشكال إلا بعد تليين بالنار ، فإذا لانت أمكن الصانع ان يصنع الصنعة التي في فكره ، فتصير الهيولى بعد قبولها

١ الديدبان : الرقيب والطليمة .

٢ ألرفاء: الذي يصلح الثوب ، اي ينسج الحرق فيه .

٣ الحلاج: الَّذِي يُحلِج القطن.

٤ الجسِّ : اي الجبين ، المعروف بالجنمين .

النورة: حجر الكلس، ثم غلبت على اخلاط تضاف الى الكلس من زرنيخ وغيره، وتستمل
 لازالة الثمر .

تلك الصورة مصنوعة "؛ ومن الصناع من يستعبل الناركالجر"ارين والقدوريين والغضارين، ومن يطبخ الآجُر"، وغرضهم في ذلك تقييد الصورة في الهيولى، وثباتها فيها لئلاً تنسَل منها الصورة بالعجلة، لأن من شأن الهيولى دفع الصورة عن ذاتيها ، ورجوعها إلى حالها الأول جوهرا بسيطاً لا تركيب فيه ، ولا كيت ولا كيفية ، ومن الصناع من يستعبل النار في موضوعه ومصنوعه كلية ولا كيفية ، ومن الصناع من يستعبل النار في موضوعه ومصنوعه كالطباخين والشو اثين والحبارين وأمثالهم ، وغرضهم تتمييها وتنضيعها ليتيم الانتفاع بها .

#### فصل في مراتب الصناعات

واعلم يا أخي بأن من هذه الصنائع ما هي بالقصد الأول دَعت الضّرورة اليها ، ومنها ما هي تابعة "لها وخادمة ، ومنها ما هي مُتسَّبة لها ومُكمالة ، ومن الصنائع ما هي جهال وزينة . فأما التي بالقصد الأول فثلاثة ، وهي الحِراثة والحِياكة والبيناء ؛ وأما سائر ها فتابعة وخادمة ومُتسَّبة ، وذلك أن الإنسان لما خُلِق رقيق الجلد عُرياناً من الشعر والصوف والوبر والصّد ف والريش ، وما هو موجود لسائر الحيوان ، دعته الضّرورة إلى انخاذ اللسّباس بصناعة الحياكة ؛ ولما كانت الحياكة لا تتم الأ بصناعة الغزل، وصناعة الغزل لا تتم إلا بصناعة الخران ، وعاهة والقصادة كان اللسّباس لا يتم إلا بالحياكة حسّب ، صادت صناعة الحياطة والقصادة كان اللسّباس لا يتم إلا بالحياكة حسّب ، صادت صناعة الحياطة والقصادة والرّفو والطرّز متسّة الها ومُكملة . وأيضاً لما خُلِق الإنسان محتاجاً إلى القوت والغيذاء ، والقوت والغيذاء لا يكونان إلاً من حبّ النبات وثمر الشجر، دعت الضرورة إلى صناعة الحواثة والغرّس؛ ولما كانت صناعة الحواثة الحراثة

١ الجرَّارين : مناع الجرار وباثموها ، جمَّع الجرة .

٢ النصارة : حرفة الفصار ، وهو الذي يدقُّ الثياب ويبيُّضها .

والفرس محتاجة إلى إثارة الأرض وحفر الأنهار، ولا يتيم هذا إلا بالمساحي والفدن و وما يتيم هذا إلا بالمساحي والفدن لا تكون إلا بصناعة النجارة والحيدادة، دعت الضرورة إلى اتخاذهما ؛ وصناعة الحديد محتاجة إلى صناعة المعدن وإلى صنائع أخرى ، فصارت كلها تابعة وخادمة لصناعة الحراثة والفرش .

ولما كان حَبُ الزّرع وغر الشجر محتاج إلى الدّق والطّعن ، دعت الضرورة إلى اتخاذ صناعة الطعن والعصر . ولما كان الطّعن لا يتم الفذاة به إلا بعد الحَبْز ، دعت الضرورة إلى صناعة الحَبْز والطّبْخ ، وكل واحد منهما محتاج إلى صناعة أخرى منتسة له وخادمة . وأيضاً لما كان الإنسان محتاج إلى ما يَكنّه من الحر والبرد ، والتّحر و من السّباع ، وتحصين القوت ، دعته الضرورة إلى صناعة البيناء ، وصناعة البناء محتاجة أيضاً الى صناعة النّجارة والحدادة ، وكل واحدة منها محتاجة إلى صناعة أخرى ممنينة أو منسبة بعضها لبعض . وأما صناعة الزّينة والجمال فهي كصناعة الديباج والحرير وصناعة العيظر وما شاكلها . والصنائيع كائها الحذق فيها هو تحصيل الصور في الهيولي وتتميمها وتحميلها ، لينال الانتفاع بها في الحياة الدُّنيا حسن .

واعلم يا أخي أن الناس كلّهم صُنّاع وتجار أغنيا وفقرا أن فالصداع الذين يعملون بأبدانهم وأدواتهم في مصنوعاتهم الصّور والنقوش والأصباغ والأشكال ، وغرضهم طلب العوض عن مصنوعاتهم ، لصلاح معيشة الحياة الدنيا . والنجار هم الذين يتبايعون بالأخذ والإعطاء ، وغرضهم طلب الزيادة فيا يأخذونه على مسا يُعطون . والأغنيا هم الذين يمليكون هذه الأجسام فيا يأخذونه على مسا يُعطون . والأغنيا هم الذين يمليكون هذه الأجسام

١ المناحى : جم مسحاة ، وهي المجرفة من الحديد .

٢ الفدن : جم الفدأن بالتخفيف ، وهو الفدان بتشديد الدال ، أي الثوران يقرن بينهما
 الحرث .

المصنوعة الطبيعيّة والصّناعيّة ، وغرضُهم في جَمعيها وحِفظيها مخافـة الفقر. والفقراءُ هم المحتاجون إليها وطلبُهم الغيني .

واعلم أن الغرض في كون الناسِ أكثرهم فقراة ، وخوف الأغنياء من الفقر ، هو الحكث لهم على الاجتهاد في اتخداد الصنائع ، والثبوت فيها ، والتجارات ، والغرض فيهما جميعاً هو إصلاح الحاجات ، وإيصالها إلى المعتاجين ؛ والغرض في ذلك متاع لهم إلى حين . والغرض في تمتّعهم إلى حين هو أن تنتم النفس بالمعارف الحقيقية والأخلاق الجميلة والآراء الصحيحة والأعمال الزكية ، والغرض في تكميم النفس التمكين لها من الصعود إلى ملكوت السماء ، والغرض في صعودها إلى ملكوت السماء هو النجاة من بحر المميولي وأشر الطبيعة ، والحروج من هاوية عالم الكون والفساد إلى فاسحة عالم الأرواح ، والمكث هناك فرحاً مسروراً مُلتذاً بحلاً أبداً .

## فصل في أن كل صناعة تحتاج إلى الفكر والتعقل

واعلم يا أخي أنّا إنما ذكرنا هذه الصنائع والمبهن، ونسبنا هذه الرسالة إلى رسائل العقل والمعقول، لأن هذه الصنائع يعملها الإنسان بعقله وتمييزه ورويته وفيكرته التي كلنّها قوسى روحانية عقلية . وأيضًا ان كل عاقل إذا فكّر في هذه الصنائع والأفعال التي تظهر على أيدي البشر ، فيعلم أن مع هذا الجسد جوهراً آخر هو مظهر شده الأفعال الممتحكمة ، وهذه الصنائع الممتقمة من هذا الجسد، لأن الجسد قد يوجد بعد الممات بر مته تاميًا لم ينقص منه شيء ، وقد فنقدت منه هذه كلنها ، فيعلم أن معه جوهراً آخر فارقه ، فهن أجل ذلك فنقدت هذه الفضائل كلنها ، لأنه هو الذي كان يُحر ك هذا الجسد وينقله من موضع إلى موضع في الجهات السنت، وكان يحر ك أيضًا بتوسيطه وينقله من موضع إلى موضع في الجهات السنت، وكان يحر ك أيضًا بتوسيطه أشياء خارجة من ذاته ، وكان أيضًا بحيل معه حملًا على ظهره و كتفه ،

فلما فارقه احتاج هذا الجسد إلى أربعة نَفَر يجملونه على لوح مطروحاً عليه لا يُطيق قياماً ولا قَمُوداً ولا حركة ، ولا يُحسِ بوجوده ، ولا ما يُعكل به من غسل ودَفن. وقد زعم كثير من أهل العلم بمن ليست له خُبرة بأمر النفس ، ولا معرفة بجوهرها أن هذه الصنائع المتحكمة والأفعال المتقنة التي تظهر على أيدي البشر ، الثقاعين لها هو هذا الجسد المؤلف من اللعم والدم والشّعم والعظام والعصب بأعراض تحلله مثل الحياة والقدرة والعلم وما شاكلها ، ولم يعرفوا أن هذه الأعراض ليس حلولها في الجسم ، وأنما من جسم ميّت ونفس حيّة ، ورجدت هذه الأعراض في حال حياته ، وفكدت من جسم ميّت ونفس حيّة ، ورجدت هذه الأعراض في حال حياته ، وفكدت المات شيئاً سوى استعمال النفس الجسك ، ولا المات شيئاً سوى استعماله النفس الجسك ، ولا المات شيئاً سوى استعماله النفس الجسك ، ولا المات شيئاً سوى استعماله النفس المحس ، ولا النوم شيئاً سوى تركها استعماله الناله .

### فصل في شرف الصنائع

اعلم يا أخي بأن الصنائع يتفاضل بعضها على بعض من عِدَّة وجوه: إحداها من جهة الهيولى التي هي الموضوع فيها ، ومنها من جهة مصنوعاتها، ومنها من جهة الحاجة الضرورية الداعية إلى اتخاذها ، ومنها من جهة منفعة العموم، ومنها من جهة الصناعة نفسها. فأما التي شرفها من جهة الحاجة الضرورية اليها فهي ثلاثة أجناس ، وهي الحياكة والحراثة والبيناء كما ذكرنا قبل . وأما التي شرفها من جهة الهيولى الموضوع فيها فمثل صناعة الصاغة والعطارين وما شاكلها . وأما التي من جهة مصنوعاتها فميثل صناعة الذين يعملون آلات الراصد مشل الأسطر لاب وذوات الحلق والأكر المنشلة بصورة الأفلاك وما شاكلها ، فإن قيطعة من الصنفر قيمتها خمسة دراه ، إذا عبل منها وما شاكلها ، فإن قيطعة من الصنفر قيمتها خمسة دراه ، إذا عبل منها

أسطر لاب يساوي مائة درهم، فإن تلك القيمة ليست للهيولى ولكن لتلك الصورة التي جُعلت فيها. وأما الذهب والفضّة اللذان هما الهيولى الموضوع في صناعة الصوراغين أو الضرّابين ، إذا ضرب منهما دراهم ودنانير أو صياغة ما ، فليس مبلغ تفاورت القيمة ما بين الموضوع والمصنوع مثل ما يبلئغ في صناعة أسطر لاب وغيرها. وأما التي شرفها من جهة النفع منها للعموم فهي مثل صناعة الحمّامين والسمّادين والكنّاسين وغيرهم، وذلك أن الحمّام المنفعة منه للصغير والكبير والشريف والوضيع والمدني والغريب والقريب والبعيد كلّهم بالسوية لا يتفاضلون في الانتفاع به .

وأما أكثر الصنائيع فأهلها متفاوتون في منافعها كاختلافهم في الملبوسات والمأكولات والمشروبات والمسكونات وأمثالها من الأمتعة المصنوعة ، حال الغني فيها خلاف حال الفقير ، إلا الحمام والمزين وأمثالهما . وأما صناعة السمادين والزبالين فإن الضرر في تركها عظم عام على أهل المدينة ، وذلك أن العطارين الذين الموضوع في صناعتهم مُضاد للموضوع في صناعة السمادين، لو أنهم أغلقوا دكاكينهم وأسواقهم شهرا واحداً لم يلحق من ذلك من الضرر لأهل المدينة مثل ما يلحق من الضرر من ترك السمادين صناعتهم أسبوعاً واحداً ، فإن المدينة تمتلىء من السماد والسرقن والجيف والقاذورات ، وما يتنغص عيش أهلها من أجله .

وأما التي شرفها من الصناعة نفسها فهي مثل ُ صِناعة المُشعبذين ۗ والمصورين والمورين والموسيقيّين وأمثالهم ، وذلك أن الشّعْبذة ليست شيئًا سوى سُرعة الحركة وإخفاء الأسباب التي يعملها الصّانع فيها ؛ حتى انه مع ضحك السّفهاء منها ،

١ السمادين : الذين ينظفون الشوارع والأسواق من السماد ، اي السرقين ، برماد .

٢ السرقين : الربل .

المشعبذين : المشعوذين ، وصناعتهم تقوم على خفة اليد ، واعمال كالسحر ، يرى الشيء بغير
 ما عليه اصله في رأي المين .

يتعجّب العقلاء أيضاً من حِذْق صانعها . وأما صِناعة المصوري فليست شيئاً سرى محاكاتهم صُور الموجودات المصنوعات الطبيعية أو البشرية أو النفسانية، حتى إنه يبلغ من حِذقهم فيها أن تصرف أبصار الناظرين اليها عن النظر إلى الموجودات أنفسها ، بالتعجّب من حسنها ورونق منظرها ؛ ويبلغ أيضاً التفاورت بين صناعها تفاورتا بعيداً ، فإنه مجكى أن رجلا في بعض المواضع عمل صُوراً وتماثيل مُصورة " بأصباغ صافية وألوان حسنة بر اقة ، وكان الناظرون اليها يتعجّبون من حُسنها ورونقها ، ولكن كان في الصّنعة نكص حتى مر " بها صانع " فاره " حاذق، فتأمّلها فاستزرى بها وأخذ فعمة من الطريق ومثل بجانب تلك التصاوير صورة رجل زنجي " كأنه يشير بيديه إلى الناظرين. فانصرفت أبصار الناظرين بعد ذلك عن النظر إلى تلك التصاوير والاصباغ ، بالنظر اليه والتعجّب من عجيب صنعته وحسن إشارته وهيئة حركته .

وأما شرف صناعة الموسيقى فبن وجهين اثنين: أحد ُهما من جهة الصناعة نفسها ، والآخر من جهة تأثيراتها في النفوس ، وأيضاً من جهة تفاو ُت ما بين صناعها ، وذلك ان الواحد منهم يَضرب لحناً فيطرب بعض المستمعين ، وقد يحكى ان جماعة من أهل وآخر يضرب لحناً فيطرب كل المستمعين . وقد يحكى ان جماعة من أهل هذه الصناعة كانوا مجتمعين في دعوة رجل كبير رئيس ، إذ دخل عليهم انسان ورئ الحال ، عليه ثياب النساك ، فرفعه صاحب المجلس عليهم كالبهم ، فتبين الإنكار في وجوههم ، فأراد أن يبين فضله ، فسأله أن يسمعهم شيئاً من صنعته ، فأخرج خشبات وركبها تركيباً ، ومد عليها أوتاراً كانت معه ، وحراكها تحريكاً ، فأضحك كل من كان في المجلس ، من اللذة والفرح ، ورقة القلب ، ثم قلك وحراك تحريكاً آخر ، فأبكى كل من كان في المجلس ، من اللذة والفرح ، ورقة القلب ، ثم قلك وحراك تحريكاً ، فنوام كل من كان في المجلس ، وقام وخرج فلم يُعرف له خبو .

۱ فاره : حاذق .

واعلم يا أخي بأن الحذق في كل صنعة هو النشبة بالصانع الحكم الذي هو الباري ، جل ثناؤه ، ويقال أن الله تعالى يُحب الصانع الغالوه الحادق . وروي عن النبي ، صلى الله عليه وسلم ، أنه قال : إن الله تعالى محب الصانع المنتقن في صنعته . ومن أجل هذا قيل في حدّ الفلسفة انها النشبة بالإله بحسب طاقة الإنسان . واغا أردنا بالنشبة النشبة في العلوم والصنائع وإفاضة الحير ، وذلك أن الباري ، جل ثناؤه ، أعلم العلماء وأحكم الحكماء وأصنع الصناع وأفضل الأخيار ؛ فكل من زاد في هذه الاشياء درجة " ، ازداد من الله قدر به كا ذكر الله سبحانه في وصف الملائكة الذين هم خالص عباده فقال : « يبتغون إلى ربهم الوسيلة أينهم أقرب ، ويرجون رحمته » .

واعلم يا أخي أن الوسيلة لا تكون إلا بعمل أو عـلم أو عبـادة ، لأن العباد لا يملِكون شيئاً سوى سَعيهم كما ذكر الله، عز" وجل"، فقال: « وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ، وأن سَعيَه سوف يُرى ، .

### فصل في قابلية الانسان الصنعة

واعلم أن قبول الصبيان تعلم الصنائع مختلف بحسب طباعهم المختلفة؛ واختلاف طباعهم بحسب مواليدهم، وقد شرحنا ذلك في رسالة تأثيرات النجوم في المواليد، ولكن نريد أن نذكر هاهمنا من ذلك طرفاً، فاعلم ان من الناس من هو مطبوع على تعلم صناعة واحدة أو عبدة صنائع بسهولة في قبولها، حتى ان كثيراً من الناس من يتعلم صناعة "بجودة قريحته، إذا وأى أهل تلك الصناعة في أعمالهم بأدنى تأمل ، كأنه قد وقف عليها ؛ ومنهم من مجتاج إلى توقيف الشيد وحت دائم وترغيب، وربا لا ينفلح فيها إذا لم يكن فيها موافقاً للطبيعة ، وما أوجبه له مولده ؛ ومن الناس من فيها إذا لم يكن فيها موافقاً للطبيعة ، وما أوجبه له مولده ؛ ومن الناس من

١ توقيف : تمليم .

لا يتعلم الصّناعة البتّة، ويكون فارغاً خِلواً منها جبيعاً. والسببُ في ذلك ان الصناعة لا تـاتي للمولود إلا بدلالة كوكب مُتُول للبُرج العـاشر من طالعه ، وذلك انه إذا استولى عليه من أحد الكواكب الثلاثة واحـد ، فلا بد من صنعة يتعلمها ، وهي المِر "يخ والزّهرة وعُطارِد ، وذلك ان كل صنعة فلا بـد للما من حركة ونشاط وحِذق ، فالحركة للمِر "يخ ، والنشاط لن هرة ، والحذق لعُطارد .

وأربعة منها إذا انفرد أحدها بالدلالة فلا يُعطي الصنعة ولكن يكن على ما يشاكله من الأعمال ، وهي الشمس وز حل والمشتري والقبر ، وذلك ان من استولى عليه في مولده ، على الدرجة العاشرة ، الشمس ، فهو لا يتعلم الصناعة لكبر نفسه مثل أولاد الملوك ؛ وأما من استولى عليه المشتري ، فهو لا يتعلم ولا يعمل لز هده وورعه ورضاه بقليل من أمور الد نيا ، وإقباله على طلب الآخرة ، مثل الأنبياء ، عليهم السلام ، ومن يقتدي بهم ؛ وأما من استولى عليه ذ حل ، فإنه لا يعمل ولا يتعلم لكسكه وثيقل طبيعته عن الحركة ، ويرضى بالذ ل والهوان في طلب معاشه كالم كد ين والسوال ؛ وأما من استولى عليه القبر ، فإنه لا يعمل من أجل مهائتيه ، واسترضاء طبيعته ، وقلة فهمه ، مثل النساء وأمثالهن من الرجال .

ومن أجل هذا كان اليونانيون الذين كانوا في قديم الزمان ، إذا أرادوا تسليم الصبي إلى صناعة من الصنائع ، اختاروا له يوماً من الأيام ، وأدخلوه إلى هيكل الصنائع وصور سائر الكواكب ، وقر بوا قربانا الصنائع وصور سائر الكواكب ، وقر بوا قربانا لصناعة بعدما عرفوا الكوكب الذي دل على صناعته ، وسلموه إلى تلك الصناعة بعدما عرفوا ذلك من مولده ، وإن لم يكونوا عرفوه من مولده عرضوا عليه الصنائع المصورة في ذلك الهيكل ، فإن رغب في واحدة منها بعد توقيفهم له على أحوال تلك الصنعة ، سلموه إليها .

واعـلم با أخي بأن صناعـة الآباء والاجـداد أنجع في الأولاد من صناعة

الغرباء ، وخاصة من دل مولده عليها ، ويكونون فيها أحذق وأنجب ، ومن أجل هذا أوجبوا في سياسة أددشير بن بابكان على أهل كل طبقة من الناس لـزوم صناعة آبائهم واجدادهم قـطُعًا ، وان لا يتجاوزوها ، وزعموا ان ذلك فرض من الله ، عز وجل ، في كتاب زراد َشنت .

واعلم بأن هذا كلّه صيانة "للملك ان لا يرغب فيه من ليس من أهله ، لأنه إذا كَثُر الطالبون للمُلك، كَثُر التنازع بينهم ، وإذا كَثُر التنازع، كثُر الشّغَب ، واضطربت الأمور ، وانفسد النّظام ؛ وفساد النظام يتبعه البّوار والبُطنلان .

### فصل في الغرض من المُلك

واعلم بأن الغرض من المـُلك هو حفظ الناموس على أهله أن لا يندرس بتركهم القيام بموجباته ، لأن أكثر أهل الشرائع النبوية والفلسفية ، لولا خوف السلطان ، لتركوا الدخول تحت أحكام الناموس وحدوده وتأدية فرائضه ، واتباع سُنته ، واجتناب محادمه ، واتباع أوامره ونواهيه .

واعلم بأن الغرض من حفظ الناموس هو طلب صلاح الدين والدنيا جميعاً، فمتى تُرك القيام بواجباته، انفسدا جميعاً، وبَطَلَت الحَكَمة، ولكن السياسة الإلهية والعِناية الرّبانية لا تتركهما ينفسدان ، لأنها هي العِلمَة الموجبة لوجودهما وبقائهما ونظامهما وتمامهما وكمالهما ، وكل صورة في المصنوع فإنها أولاً تكون في فكر الصانع وعلمه .

١ البطلان : الحيران والضياع .

# فصل في ان الجسم لا يتحرك من ذاته

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن موضوعات الصناع ومصنوعاتهم وآلاتهم وادواتهم وأجسادهم كلتها أجسام ، والجسم من حيث الجسيسة ليس بمتحر ك والافعال لا تكون إلا بالحركة ، فالمحر ك بالأجسام جوهر آخر ، وهو الذي نسبه نفساً ، والنفوس ، من حيث النفسية ، جوهر واحد ، واغا جوهر واحد ، كا أن الأجسام ، من حيث الجسية ، جوهر واحد ، واغا تختلف النفوس بحسب اختلاف قواها ؛ واختلاف قواها بحسب اختلاف أفعالها ومعارفها واخلاقها ، كما أن اختلاف الأجسام بحسب اختلاف أشكالها ، واختلاف أشكالها بحسب اختلاف أعراضها .

واعلم بأن نفس العالم نفس واحدة ، كما ان جسمه جِسم واحد بجميع أفلاكه وكواكبه وأركانه ومولنداته ، ولكن لما كانت لنفس العالم أفعال كُلُلَّيَّة بقوًى كُلُلِّيَّة ، وأفعال جنسية " بقوًى جنسية ، وأفعال نوعية " بقوسی نوعیة ، وأفعال شخصیة بقوی شخصیة ، وهي حركتها من المشرق إلى المغرب وبالعكس، ومن الشمال إلى الجنوب وبالعكس، ومن فوق إلى أسفل وبالعكس ، سميت هـذ. القوى بأفعالهـا نفوسـاً جنسية" ونوعية" وشخصية "، فتكثّرت النفوس بجسب قواها المختلفة ، وتكثّرت قواها مجسب أفعالها المُنتَنَّة، كما تكثّر جسم العالم مجسب اختلاف أشكاله، وتكثّرت أشكاله بحسب اختلاف أعراضه ، فأفعال نفس العالم الكُلليَّة هي إدارتُها الأفلاكَ والكواكب من المشرق إلى المغرب بالقصد الأول، وتسكينُها مركزها الحاص بها ؛ وأفعالها الجنسية ما مختص بكل فلك وكل كوكب من الحركات الست العارضة ، كما بيُّنًّا في رسالة السماء والعالم ، وما يختص أيضاً بالأركان الأربعة التي تحت فلك القمر من الحركات الطبيعية، كما بيُّنَّا في رسالة الكون والفساد ؛ وأفعالها النوعيَّة مـا مجتص بالكائنات المُولَّــدات التي هي الحيوان والنبات والمعامن و فعالها الشخصية التي تظهر من أشخاص الحيوانات وما يجري على أيدي البشر من الصنائع التي تقدم في كر ُها .

واعلم يا أُخي بأن النفس جوهرة ۗ روحانية حيَّة ۗ بذاتها، فإذا قارنت جسماً من الأجسام صيَّرتُه حيًّا مثلها ، كما ان النار جوهرة جسمانية حارَّة " بذاتها ، فإذا جاورت جسماً من الأجسام صيَّرته حارًّا مثلها. واعلم بأن للنفس قوتين اثنتين، إحداهما علا"مة "، والأخرى فعَّالة ، فهي بقوتها العلا"مة تنزِّع رسومَ المعلومات من هَيُولاها، وتُصَوّرها في ذاتها، فتكون ذات ُ جواهرها لتلك الرسوم كالميولى، وهي فيها كالصورة ؛ وبقوَّتها الفعَّالة تـُخرِ ج الصورَ التي في فَكُنُرُهَا، وتنقُسُهَا فِي الْهَيُولَى الجِسماني، فيكونُ الجسم عند ذلك مصنوعاً لها. وكلُّ متعلم علماً فإن صورة المعلوم في نفسه بالقوَّة ، فإذا تعلُّمها صارت فيها بالفعل ؛ وهكذا كلُّ متعلم صنعة فإن صور المصنوعات في نفسه بالقُوَّة ، فإذا تعلُّمها صارت فيها بالفعل . والتعلُّمُ ليس شبئاً سوى الطريق من القُوَّة إلى الفعل ، والتعليم ليس شيئاً سوى الدلالة على الطريق ، والاستاذون هم الأدلاء وتعليمهم هو الدُّلالة ، والتعلُّم ُ هو الطريق ، والمعلوم ُ هو المطلوب المدلول عليه ؛ فنفوس الصَّبيان علامة " بالقو"ة ، ونفوس الأستاذين علاَّمة بالفعل، وكلُّ نفس علامة بالقوَّة لا بدَّ لهـا من نفس علامة بالفعل تُخرجها من القُوَّة إلى الفعل .

واعلم يا أخي بأن كل صانع من البشر لا بد له من أستاذ يتعلم منه صنعته أو علمه ، وذلك الأستاذ من أستاذ له قبل وهكذا حتى ينتهي إلى واحد ليس علمه من أحد من البشر ، فيكون عند ذلك أحد الأمرين، إما أن نقول انه استخرجه بقو ق نفسه وفكره ورويته واجتهاده ، كما يزعم المنتفسفون، وإما أن نقول انه أخذه عن موقف له ليس من البشر، كما يقول الأنبياء ، صلوات الله عليهم .

واعلم يا أُخي علماً يقيناً أنه ليس من البشر أَحَدُ مجيط بعلم من العلوم ،

لا الأنبياة ولا الفلاسفة '، ولا غير 'م ، إلا بحسا شاء الذي و سَمِع كُرُسِيهُ السواتِ والأرضَ ، ولا يؤود 'ه مِغطُهُما وهو العلي العظيم ، وذلك أن الذين زعموا أنهم استخرجوا العلوم والصنائع بقو "ة عقولهم وجودة فكرهم ورويتهم ، لولا أنهم رأوا وشاهدوا مصنوعات الطبيعة ، فاعتبروها وقاسُوا عليها ، وكان ذلك لهم كالتعليم من الطبيعة ، لما اهتدوا إلى شيء منها . والطبيعة أيضاً لولا أنها مؤيدة "بالعقل الكلية أنها مؤيدة" بالعقل الكلية أنها مؤيدة "بالعقل الكلية الذي هو أول الموجودات من الباري ، سبحانه ، والباري ، سبحانه ، هو المؤيد للكل كي سبحانه ، والمؤيد للب ذوي المراب ، والمؤيد للب ذوي الألباب .

وإذ قد فرغنا من ذكر الصنائع البشرية وموضوعاتها وأغراضها وشرفها ومنافعها ، فقد بيتنا أن خير صناعة تبلغ اليها طاقة البشر وضع الناموس الإلمي ، وقد ذكرنا كيفيتها وشرائطها في رسالة الناموس الإلمي ، فاجتهد با أخي في معرفة أسراره ، لعل نفسك تنتبه من نوم الغفلة ، ورقدة الجهالة ، وتحيا بروح المعارف العقلية ، فتعيش بعيش العلماء الرّبّانيين ، وتنال نعيم عالم الروحانيين في جوار الملائكة المقرّبين مخليّداً أبد الآبدين ، فإن لم يستو لك ذلك فكن خادماً في الناموس مجفظ أحكامه والقيام مجدوده ، فلعلك تنجو بشفاعة أهله من بحر الهينولى ، وأسر الطبيعة وهاوية عالم الأجسام بالكون والفساد ذوي الآلام ، وفقك الله وإيانا، أيها الأخ ، للرّساد وجبيع إخواننا حيث كانوا في البلاد ، إنه كريم جواد ، والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسوله وآله .

١ يؤودُه : يثقله ويعظم عليه .

# الرسالة التاسعة من القسم الرياضي

في بيان الاخلاق واسباب اختلافها وأنواع عللها ونُكَت من آداب الانبياء وزُبَد من اخلاق الحكماء

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى ، آلله خير أمًّا يُشرِكون ? وإذ قد فرغنا من ذكر الجواهر الجسمانية ، ووصفنا هيُولاتِها وصورَها وتركيبها .

وإذ قد فرعنا من ذكر تصاريف الأحوال بالإنسان في الرّحيم من يوم مسقط النّطفة إلى يوم و لادة الجسد، وبيّنــّا كيف ينضاف إلى خلقة الجنبن قوى روحانيات الكواكب، وكيف تنطبع في جبيليّته الأخلاق المختلفة المركوزة في الطبيعة تسعة أشهر شهراً بعد شهر، الذي هو المكث الطبيعي إلى يوم ولادة الطفل، واستثناف الإنسان العُمُر في الحياة الدنيا مائة وعشرين سنة ، الذي هو العُمُر الطبيعي في رسالة مسقط النّطفة ، فنويد أن نذكر في هذه الرسالة ما ينضاف إلى تلك الطبّاع المركوزة في الأخلاق المكتسبة بعد الولادة بالعادات الجارية ، والأسباب الداعية المولّدة لها ، إمّا زائدة عليها أو ناقصة عنها في تصاريف أيام الحياة الدنيا إلى يوم المهات الذي هو مُفارقة النفس الجسد ، وو لادتها الثانية التي هي النشأة الأخرى ، كما ذكر

الله ، جَل ثناؤه ، بقوله : ﴿ وَلَقَدَ عَلَيْهُمُ النَّشَأَةُ ۖ الْأُولَى ، فَلُولَا تَذَ كُنُّرُونَ ، يعني النَّشَأَةُ الآخِرة ، وقال تعالى : ﴿ وَنُنْشِئُكُمْ فَيَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ . وقال الله ، عزا وجَل : ﴿ ثُمُ الله يُنْشَى النَّشَأَةُ الآخِرة ، أن الله على كل شيء قدير ﴾ .

# فصل في قابليَّة الإنسان جميع الأخلاق

اعلم يا أخي ، أيَّدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الله ، جلُّ ثناؤه ، لما أراد أن يجعل في الأرض خليفة له من البشر ليكون َ العالم السُّغلي ّ الذي هو دون فلك القمر عامراً بكون الناس فيه، مملوءاً من المصنوعات العجيبة على أيديهم ، محفوظاً على النَّظـــام والترتيب بالسياسات الناموسيَّة والملكونية والفلسفية والعامِّيَّة والحاصِّيَّة جبيعاً، ليكون العالم باقياً على أمَّ حالاته وأكمل غاياته ، كما نُذكِر في السَّفْسُ الرابع من صُعنف هيرمس وهو إدَّريس النبيُّ ، عليه السلام ، وذكرناه في رسالةِ الجامعة ، وأشرنا إليه في رسائلنا ، وكما سنبيّن في هذه الرسالة ، فبــدأ أولاً ربُّنا تعالى فبنى لحليفته هيكلًا من التراب عجيبَ البينية ، ظريف الحِلقة ، مختلف الأعضاء ، كثيرَ القُوى ، ثم دكتبها وصوَّرها في أحسن صورةٍ من سائر الحيوانات ، ليكون َ بها مُفضَّلًا عليها ، مالكاً لما ، مُتصرِّفاً فيها كيف يشاء ؛ ثم نفخ فيه من روحه ، فقرن ذلك الجسدَ التُّرابيُّ بنفس روحانية من أفضل النفوس الحيوانية وأشرفها، ليكونَ بها مُنتحر "كاً حسَّاساً در"اكاً عَلاماً عاملًا فاعلًا ما يشاء ؛ ثم أيَّد نفسه بقوى روحانية سائير الكواكب في الغلك، ليكون متهيئًا له بها، ومكنًا له قَـبُولُ ْ جميع سائر الأخلاق ، وتعلُّم جميع العلوم والآداب والرياضيات والمعارف والسياسات ، كما مكتنه وهيأ له بأعضاء بدنه المختلفة الأشكال والهيشات تعاطي جميع الصنائع البشرية ، والأفعال الإنسانية ، والأعمال الملكية. وذلك انه قد جَمْع في بِنْيَة هيكله جميع َ أَخلاط الأَركان الأربعة ،

وكلُّ المزاجات التسعة في غاية الاعتدال ، ليكون بها منهيئاً وقابلًا لجميع أخلاق الحيوانات ، وخواص طباعها ؛ كلُّ ذلك كيا يُسهُلَ عليه ويُتهيُّنَّا له إظهار حبيع الأفعال ، والصنائع العجيبة ، والأعمال المنتقنة المختلفة ، والسياسات المُنحكَمة ، إذ كان إظهارها كلُّها بعضو واحــد وأداة واحدة ٍ وخُلُتُ واحد ومزاج واحد يتعذُّر على الإنسان ، كما بتنا في رسالة الصنائع البشريّة . والغرضُ من هذه كلّها هو أن يتمكّن للإنسان ويتهيّأ له التشبُّهُ بإلمه وباريه الذي هو خليفته في أرضيه، وعاسِرُ عالمه، ومالكُ ما فيه، وسائس ْ حيوانها ١ ، ومربّي نباتها ، ومستخرج معادنها ، ومتحكّم ٌ ومتسلط على ما فيها ، ليدبّرها تدبيرات سياسية، ويسوسها سياسة ربوبيّة ، كما دسم له الوصايا الناموسية والرياضات الفلسفيّة ؟ كلُّ ذلك كيا تصير نفسه بهذه العناية والسياسة والتدبير مُلَكًا من الملائكة المقرُّبين، فينال بذلك الحلود في النعيم أبد الآبدين ودهر َ الداهرين ، كما ذ' كر في بعض كتب أنبياء بني إسرائيل ، قال الله تعالى : ﴿ يَابِنَ آدُمَ خُلَقَتُكُ لِلْأَبِدِ ﴾ وأنا حي لا أموت ؛ أطعني فيما أمرتـُك به ، وانته عما نهيتُك عنه ، أجعلك حيًّا لا نموت أبدًا . يابنَ آدَم أَنَا قَادَرٌ عَلَى أَنْ أَقُولَ لَلْشَيْءَ كُنْ فَيَكُونَ ؛ أَطْعَنَى فَيَا أَمْرَتُكُ بِهِ ، وانته عما نهيتُك عنه ، أجعلُك قادراً على ان تقول للشيء كُن فيكون . ، وإذ قد تبيّن بما ذكرنا ما الغرض وما المراد من وجود الأخلاق المختلفة في جبـلّة الانسان وطبيعته، فنريد ان نذكر العلل والأسباب التي بها ومن أجلها تختلف اخلاق البشر وسجاياهم : كم هي ، وما هي ، وكيف هي ، إذ قد تبيّن ، فيما تقدُّم ، لِمَ هي .

١ حيوانها : الضمير يعود على أرضه .

#### فصل في وجوه اختلاف الأخلاق

اعلم يا أخي أن اخلاق الناس وطبائيمهم تختلف من أربعة وجوه ، أحدها من جهة أخلاط أجسادهم ومِزاج أخلاطها ، والشاني من جهة تربة بُلدانهم واختلاف أهويتها ، والثالث من جهة نشوئهم على ديانات آبائهم ومعلميهم وأستاذيهم ومن يربيهم ويؤد بهم ؛ والرابع من جهة موجبات أحكام النجوم في أصول مواليده ، ومساقيط نطخهم ، وهي الأصل وباقيها فروع عليها . ونحتاج إلى شرح هذا الباب ليتبين صِدق ما قلنا ، وحقيقة ما وصفنا ، ونبدأ أولاً بذكر العيل والأسباب التي تكون من جهة أخلاط الجسد وتغيرات أمز جتها من الأخلاق والسجايا المختلفة المتضادة .

### فصل في اختلاف الاخلاق من جهة الاخلاط

اعلم يا أخي بأن المستروري الطبياع من النياس وخاصة مزاج القلب يكونون على الأمر الأكثر شبعان القلوب ، أسخياء النفوس ، منهو ربن في الأمور المستعجلي الحركة ، شديدي الأمور المستعجلي الحركة ، شديدي الغضب ، سريعي المراجعة ، قليلي الحقد ، أذكياء النفوس ، حادي الحواطر ، جيدي التصور ؛ والمبرودين في الأمر الأكثر يكونون بليدي الذهن ، غليظي الطباع ، ثقيلي الأرواح ، غير نضيجي الأخلاق ؛ والمرطوبين يكونون في أكثر الأمر ذوي طباع بليدة وقبلة ثبات في الأمور ، ليني الجانب ، سمعاء النفوس ، طبي الأخلاق ، سهلي القبول ، سريعي النسيان ، مع كثرة تهوثر في الأمور الطبيعية ؛ والسابسي المزاج يكونون في أكثر الأمور صابرين في الأعمال ، ثابتي الرأي ، عسري القبول ، الغالب عليهم الصبر والحيقد والمبخل والمخطأ .

# فصل في خلق آدم ، غليه السلام كما وجد في بعض كتب بني اسرائيل

و'جد في بعض كتب انبياء بني اسرائيل من صفة خِلقة آدم وتكوين جسده ، أن الله ، عز" وجل" ، حين ابتدعه واخترعه قال : ﴿ انِّي خُلَقْتُ آدُم وركَّبت بدنه من أربعة أشيَّاء ، ثم جعلتُها وِراثة في ولد. وذُرَّيته تنشأ في أجسادهم، وينمون عليها إلى يوم القيامة: ركَّبت جسده من رُطُّب ويابس، وحــــار" وبارد ، وذلك اني خلقته من تراب ومــاء ، ثم نفخت ُ فيه نُـفساً وروحاً ، فيبوسة جسده من قِبَل التراب ، ورُطوبتُ من قِبَل الماء ، وحرارتُه من النفس ، وبُرودته من الروح . ثم جعلت ُ في الجسد بعد هـذا أربعة أنواع أُخَر ، هُنَّ مِلاكُ أمور الجسد ، لا يقوم الجسد إلاَّ بهن ، ولا تقوم واحدة منهن" إلاَّ بالأخرى ، فمنهن المِر"ة ُ السوداء ، والمِر"ة الصفراء ، والدَّمُ ، والبَّلغمُ ، ثم أسكنتُ بعضها في بعض ، فجعلت مسكن اليُّبوسة في المرَّة السوداء ، والحرارة في المرَّة الصفراء ، والرُّطوبة في الدم ، والبرودة في البَّلغم. فأيُّما جسد اعتدلت فيه هذه الأربعة ' الاخلاط التي جعلتها ملاكة وقيوامَه ، وكانت كل واحدة منهن رُبعاً لا تزيـد ولا تنقُص ، كمـُلت صحته واعتدلت بينيته ؛ وان زادت واحدة منهن على اخواتها وقهرتهن ً ومالت بهن ، دخل السُّقم على الجسد من ناحيتها ، بقدر مـا زادت ؛ وإذا كانت ناقصة ضعُفت طاقتُها عن مقاومتهن فغلبنها ودخل السُّقم على الجسد من نواحيهن بقدر قلَّتها عنهن وضُعف طاقتِها عن مقاومتهن .

و ثم عليَّمتُه الطيّب وكيفيّة الدواء ، وكيف يزيد في الناقِص ، او ينقيُص من الزائد ، حتى يعتدل ويستقيم أمر الجسد ؛ فالطبيب الماهر العالم بالداء والدواء هو الذي يعرف من أين دخل السّقم على الجسد من الزيادة أو النّقصان ، ويعلم الدواء الذي يُعالِج به ، فيزيد في ناقِصها ، ويُنقيص من

زائدها ، حتى يستقيمَ أمر ُ الجسد على فيطرته ، ويعتدلَ الشيءُ بأقرانه .

وثم صيّرت هذه الأخلاط التي ركّبت عليها الجسد فيطراً وأصولاً عليها تُبنى أخلاق بني آدم ، وبها توصف ، فبن التراب العزم ، ومن الماء اللين ، وهن الحرارة الحِدة ، ومن البرودة الأناة . فإن مالت به اليبوسة وأفر طَت ، كانت عَزمت قساوة وفظاظة ؛ وإن مالت به الرطوبة ، كان لينه توانياً ومنهانة ؛ وإن مالت به الحرارة ، كانت حِد ته طيشاً وسفاهة ؛ وإن مالت به البرودة ، كانت أنات وكن وإن مالت به البرودة ، كانت أنات وكن عزما في أناته لينا في عزمه سواء ، اعتدلت أخلاقه واستقام أمره ، وكان عازما في أناته ، لينا في عزمه ، هادئا في لينه ، متأنيا في حِد ته ، لا يَعليه خُلق من أخلاقه ، ولا تميل به طبيعة من أخلاطه عن المقدار المعتدل ، من أيبها شاء استكثر ، ومن أيبها شاء قلل ، وكيف شاء عدل .

وثم نفخت فيه من روحي وقر أنت بجسده نفساً وروحاً: فبالنفس يسمع ابن آدم ويبصر ويشم ويذوق ويكس ويبحس ويأكل ويشرب وينام ويقعد ويضحك ويبكي ويفرح ومجزن ؛ وبالروح يتعقل ويفهم ويدري ويتعلم ويستحي ويتحلم ويحفر ويتقدم ويمنع ويتكرم ويقف ويهجم ؛ فمن النفس تكون حد ته وخفته وشهوته ولعبه ولهوه وضحكه وسفه وخداعه ومكره وعنفه وخرقه ا ؛ ومن الروح يكون حلبه ووقاره وعفافه وحياؤه وبهاؤه وفهمه وتكرمه وحذقه وصدقه ورفقه وصبره ، فإذا خاف ذو اللب أن يتغلب عليه خلت من أخلاق النفس ، قابله بضد من أخلاق الروح ، وألزمه إياه فيعدله به ويثقومه ، فيقابل الحدة بالحلم ، والحيقة بالوقار ، والشهوة بالعفاف ، والعيب بالحياء ، واللهو بالبهاء ، والضحك بالهم ، والسكة بالصدة ، والمنعوب بالمهم ، والسكة بالصدة ،

١ الحرق : الحلق ، وسوء التمرف في الأمور .

والعُنف بالرّفق ، والنّز ق بالصبو ، والحُرْق بالأناة ، إذ كلّ مرض يُعالَج بضد" . ومن التراب تكون قساوته وبُخله وفظاظته وشُخه ويأسه وقنوطه وعزمه وإصرار ، ؛ ومن الماء يكون لينه وسهولته واسترسال ومعروف وتكرّمه وسماحته وقنو ته وقر به وقبوله ورجاؤ ، واستبسار . فإذا خاف ذو اللّب أن يَغلِب عليه خلنق من أخلاقه الترابية ، قابله بضد من الأخلاق الماثية ، وألز مَه إيّا ، ليعَد له ويُقو مه ، فيقابل القسوة باللين ، والبُخل بالعطاء ، والفظاظة بالبشر ، والشّع بالكرم ، والياس بالرجاء ، والقوط بالاستبشار ، والعزم بالقبول ، والإصرار بالعدل . »

واعلم يا أخي بأن لكل خُلق من الأخلاق أخوات مُشاكلات ، ولهن المناهداد عالفات ، ولهن كلتهن أفعال مُتباينات مُتفادًات تحتاج إلى شرح لتبين وتُعرف ، لأن هذا الباب من العلوم الشريفة والمعارف اللطيفة ، إذ كان من هذا الفن تُعرف أخلاق الكرام من بني آدم ، وأخلاق الملائكة الذين هم سكتان الجينان ، كما ذكر الله تعالى فقال : «كراماً كاتبين ، و د كرام برردة ، ومن هذا الباب تُعرف أيضاً أخلاق الشياطين الذين هم أهل النتيران كما ذكر الله تعالى بقوله : «كلما دخلت أمّة العنت أختها . وقالوا : لا مرحباً بهم ، إنهم صالو النار ! » وإذ قد تبيّن بما ذكرنا طرف من الأسباب المؤدية إلى اختلاف أخلاق الإنسان من جهة مزاج أخلاط من الأسباب التي تكون من جهة منواج أخلاف اختلاف تُربة البلاد ، وتغييرات أهويتها المؤدية إلى اختلاف الأخلاق .

# فصل في تأثير طبيعة البلدان في الأخلاق

واعلم يا أَخي بأن تُربَ البلاد والمدن والقُرى تختلف، وأَهُويتُها تتغيّرُ من جهات عِدّة، فمنها كونها في ناحية الجنوب، أو الشّمال، أو الشرق،

أو الغرب ، أو على رؤوس الجبال ، أو في بطون الأودية والأغوار ، أو على سواحل البحار ، أو شطوط الأنهار ، أو في البراري والتفار ، أو في الآجام والدّحال ، والأرضِ ذات الرّملة والأرضين السبّاخ ، السبّهة ، أو في البيقاع الصخريّة والحجارة والحكي والرّمال ، أو في الأرضين السهلة والتّربة اللبّنة بين الأنهار والاشجار والزّروع والبسانين والزّهر والنّور . وأيضاً فإن أهرية البلاد والبقاع تختلف بحسب اختلاف تصاديف الرياح الأربع ونكباواتها ، وبحسب مطالع البروج عليها ، ومطارح شماعات الكواكب عليها من آفاقها، وهذه كلنّها تؤدّي إلى اختلاف أنز جة الأخلاط؛ واختلاف أمن جدة الاخلاط يؤدّي إلى اختلاف أخلاق أهلها وطباعهم وألوانهم ولفتهم وعاداتهم وآدائهم ومذاهبهم وأعمالهم وصنائعهم وتدابيرهم وسياساتهم، لا يُشبه بعضًا بعضًا ، بل تنفرد كلُّ أمة منها بأشياء من هذه التي تقدّم ذكرها لا يشاركها فيها غيرها .

مثالُ ذلك أن الذين يُولدون في البلاد الحارَّة ويتربُّون هناك ، وينشأون على ذلك الهواء ، فأن الغالب على باطن أمزجة أبدانهم البرودة ، ومحذا أيضاً الذين يُولدون في البلاان الباردة ، ويتربُّون هناك ، وينشأون على ذلك الهواء ، يكون الغالب على باطن أمزجة أبدانهم الحرارة ، لأن الحرارة والبرودة هما ضِدَّان لا يجتمعان في حال واحدة ، في موضع واحد ، ولكن إذا ظهر أحدُهما ، استبطن الآخر واستَجَن ، ليكونا موجودين في دام الأوقات ، إذ كانت المنكوانات لا وجود لهما ولا قوام إلا بهما .

الدّحال : جع دحل ، وهو هو ة تكون في الارض ، وفي اسافل الاودية ، يكون في
 رأسها ضيق ثم يتسع أسفلها .

٧ الساخ ، جمع سبخة : وهي الارض ذات نز وملح .

٣ النكبَّاوات، جمع نكباء؛ وهي ربح انحرفت ووقت بين ربحين .

استجن : استقر به .

والدليل على ما قلنا أن مزاج أبدان أهل البلدان الجَنُوبية من الجبشة والزّنج والنّوبة وأهل السّند وأهل المند ، فإنه لما كان الغالب على أهوبة بلادهم الحرارة برور الشمس على سَمْت تلك البلاد في السنة مرّتين ، سَخِنت أهويتها ، فحمي الجوّ ، فاحترقت ظواهر أبدانهم ، واسودت جلودهم ، وتجعّدت شعورهم لذلك السبب ، وبرَدت بواطن أبدانهم ، وابيضت عظامهم وأمنانهم ، واتسعت عيونهم ومناخر هم وأفواههم بذلك السبب . وبالعكس في هذا حال أهل البلدان الشمالية ، وعليتنها أن الشمس لما بَمُدت من سَمْت تلك البلاد ، وحارت لا تمر عليها لا شتاة ولا صفاً ، غلب على أهويتها البود ، وابيضت لذلك جلودهم ، وترطبّت أبدانهم ، واحسرت عظامهم وأسنانهم ، وكثرت الشجاعة والفروسة فيهم ، وسَبُطت شعورهم، وضاقت عيونهم ، واستَجنّت الحرارة في بواطن أبدانهم لذلك السبب . وعلى عذا القياس توجد صفات أهل البلدان المتفادة بالطباع والأهوية ، يكونون عنليفين في الطباع والأخلاق في أكثر الأمر وأعم الحالات .

وإذ قد تبيّن بما ذكرنا طرَف من تغيّر أخلاق الناس من جهة اختلاف تر ب البلاد، وتغير أهريتها، فنريد أن نذكر َ طرَ فاً من أسباب مُوجِبات أحكام النجوم فنقول: ان الذين يُولدون بالبووج الناريّة في الأوقات التي يكون المستولي عليها الكواكب الناريّة مثل المر"يخ وقلب الأسد وما شاكلهما من الكواكب، فإن الفالب على أمزجة أبدانهم الحرارة وقوة الصفراء ؛ والذين يولدون بالبروج المائيّة في الأوقات التي يكون المستولي عليها الكواكب المائية مثل الزهرة والشّعرى اليانية ، فإن الغالب على أمزجة أبدانهم يكون الموج عليها الكواكب المائية في الأوقات التي يكون المستولي أمزجة أبدانهم يكون الموج الموابية في الأوقات الذين يولدون بالبروج الموابيّة في الأوقات الذي يكون المستولي عليها ذرُحلُ وما شاكله من الكواكب الثابتة، فإن الغالب على أمزجة أبدانهم اليبوسة والميرّة السوداء؛ وهكذا الذين يولدون بالبروج الموائيّة في الأوقات التي يكون المستولي وهكذا الذين يولدون بالبروج الموائيّة في الأوقات التي يكون المستولي المون المستولي المون المستولي المون المستولي المون المستولي المون المستولي المون ال

عليها المشتري وما شاكله من الكواكب الثابتة ، فإن الغالبَ على أمزجة أبدانهم الدَّمُ والاعتدال ، يَعرِفُ حقيقة ما قُلنا وصِحَّة ما وصفنا أهلُ الصَّناعات والتجارب .

وإذ قد تبيّن بما قُلنا وذكرنا ما الأسبابُ والعِللُ المُوجِبةُ لوجود الأخلاق المركوزةُ في الجُبلة ، فنريد ان نُبيّن ما الأخلاق المركوزةُ في الجُبلة ، وما المُكتسبة بالعادة الجارية منها ، وما الغرض في ذلك ، وما الغرقُ بينهما ، يَعني الاخلاق المُكتسبة والمركوزة .

# فصل في ماهيَّة الأخلاق

اعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، أن الأخلاق المركوزة في الجبيلة هي تهيئؤ ما في كل عُضو من أعضاء الجسد يَسهُل به على النفس اظهار فعل من الأفعال ، أو عمل من الأعمال ، أو صناعة من الصنائع ، أو تعليم علم من العلوم ، أو أدب من الآداب ، أو سياسة من غير فكر ولا روية ، مثال ذلك أنه مني كان الإنسان مطبوعاً على الشجاعة فإنه يَسهُل عليه الإقدام على الأمور المخوفة من غير فكر ولا روية ، وهكذا مني كان مطبوعاً على السيخاء يَسهُل عليه بذل العطية من غير فكر ولا روية ، وهكذا مني كان الإنسان مطبوعاً على العيقة ، سهُل عليه اجتناب المعظورات المحرّمات من الإنسان مطبوعاً على العيقة ، سهُل عليه اجتناب المعظورات المحرّمات من غير فكر ولا روية ، وعكذا من كان عليه الحكومة في الحصومات ، والعدل والنّصفة في المعاملات ، وعلى هذا المثال الحكومة في الحصومات ، والعدل والنّصفة في الجبالة المركوزة فيها، إنا جعلت الكيا يسهُل على النفس إظهار أفعالها وعلومها وصنائعها وسياساتها وتدبيرها بلا فكر ولا روية .

وأما من كان مطبوعـاً على الضّد" من ذلك فهو مجتاج عند استعمال هذه

4.0

الحيصال، وإظهار هذه الأفعال، إلى فكر وروية واجتهاد شديد، وكُلفة ، ولا يفعل الإنسان هذه الأمور إلا بعد أمر ونهي ، ووعد ووعد ، ومدح وذم ، وترغيب وترهيب . وعلى هذا الميشال يكون كل حكم في الطبع خلافه ، مجتاج صاحبه إلى أمر ونهي وفكر واجتهاد ورغبة . وبهذه العيلة وردت أكثر أوامرالناموس ونواهيه ولهذا السبب كان وعد ووعيده وترغيبه وترهيبه . ولو كان الإنسان الواحد مطبوعاً على جميع الأخلاق ، لما كان عليه كلفة " في إظهار كل الأفعال وجميع الصنائع ، ولكن الإنسان المنطلق الكلتي هو المطبوع على قبول جميع الأخلاق ، وإظهار جميع الصنائع والأعمال ، لا الإنسان الجنرئي .

واعلم بأن كل الناس أشخاص لهذا الإنسان المنطلت ، وهو الذي أشرنا الله ان خليفة الله في أرضه مُنذ وم خُلِق آدم أبو البشر إلى يوم القيامة الكبرى ، وهي النفس الكلية الإنسانية الموجودة في كل أشخاص الناس ، كما ذكر ، جل ثناؤه ، بقوله : « ما خَلقكم ولا بَعثكم إلاَّ كنفس واحدة ، كما بينا في رسالة البعث .

واعلم يا أخي، أيدك الله بروح منه، بأن هذا الإنسان المُطلق الذي قلنا هو خليفة الله في أرضه، وهو مطبوع على قبول جميع الأخلاق البشرية، وجميع العلوم الانسانية والصنائع الحكية، هو موجود في كل وقت وزمان، ومع كل شخص من أشخاص البشر، تظهر منه أفعاله وعلومه وأخلاقه وصنائعه، ولكن من الأشخاص من هو أشد تهيؤا لقبول علم من العلوم، أو صناعة من الصنائع، أو خُلتُق من الأخلاق، أو عمل من الأعمال؛ والإظهار بحسب ذلك يكون.

### مطلب في التربية

واعلم بأن العادات الجارية بالمداو مَة فيها ، تقو ي الأخلاق المشاكلة لها ، كما أن النظر في العلوم والمُداومة على البحث عنها، والدرس لها، والمُداكرة فيها، يُقو ي الحِدْق بها والرسوخ فيها؛ وهكذا المداومة على استعمال الصنائع، والدُّوُوبُ فيهما يُقوي الحِدْق والأستاذيّة فيهما ؛ وهكذا جميع الأخلاق والسجايا . والمُشالُ في ذلك أن كثيراً من الصّبيان إذا نشأوا مع الشبعان والفرسان وأصحاب المسلاح، وتربّوا معهم، تطبّعوا بأخلاقهم، وصادوا مثلهم؛ وهكذا أيضاً كثير من الصّبيان إذا نشأوا مع النساء والمخانيث والمعيوبين، وتربّوا معهم ، تطبّعوا بأخلاقهم ، والمخانيث والمعيوبين، وتربّوا معهم ، تطبّعوا بأخلاقهم، وصادوا مثلهم ، إن لم يكن في كل الحلق وتربّوا معهم ، تطبّعوا بأخلاقهم، وصادوا مثلهم ، إن لم يكن في كل الحلق فغي بعض . وعلى هذا القياس يجري حُم سائر الأخلاق والسجايا التي يتطبّع عليها الصّبيان منذ الصغر، إما بأخلاق الآباء والأمهات، أو الإخوة والأخوات عليها الصّبيان منذ الصغر، إما بأخلاق الآباء والأمهات، أو الإخوة والأخوات والمأتراب والأصدقاء والمعلمين والأستاذين المخالطين لهم في تصاديف أحوالهم. وعلى هذا القياس حُم الآراء والمذاهب والديانات جميعاً .

#### فصل

واعلم يا أخي بأن من الناس من يكون اعتقادُه تابعاً لأخلاقه ، ومنهم من تكون أخلاقه تابعة "لاعتقاده ، وذلك أن من يكون مطبوعاً على طبيعة مرسخية فإنه تميل نفسه إلى الآراء والمذاهب التي يكون فيها التعصب والجيدال والحصومات أكثر ، وهكذا أيضاً من يكون مطبوعاً على طبيعة مشتريّة ، فإنه تكون نفسه مائلة "إلى الآراء والمذاهب التي يكون فيها الزهد والورع واللبن أكثر . وعلى هذا القياس توجد آراء الناس ومذاهبهم تابعة لأخلاقهم ، وأما الذي تكون أخلاقه تابعة "لاعتقاده فهو الذي إذا اعتقد رأياً أو ذهب مذهباً وتصوره وتحقيق به ، صارت أخلاقه وسجاياه

مُثَاكِلة للذهب واعتقاده ، لأنه بَصرِف أكثر هنّه وعِنايت إلى نُصرة مذهبه ، وتحقيق اعتقاده في جبيع مُتصر فاته ، فيصير ذلك خُلقاً له وسجيّة " وعادة " بصعُب إقلاعُه عنها وتركه لها .

وعلى هذا الجنس من الأخلاق تقع المُجازاة من المدح والذَّم والشُّواب والعيقاب والوعد والوعيد والترغيب والترهيب ، لأنه اكتساب من صاحبه وفِعل له ، والمثال في ذلك ما جاء في الحبر أن رجلين اصطحبا في بعض الأسفار ، أحدُهما مجوسِيٌّ من أهل كرُّ مــانَ ، والآخرُ يهوديٌّ من أهل أَصْفَهَانَ ، وكَانَ المجوسيُ واكباً على بغلة عليها كلُّ مَا مُحِتَاجِ إليه المسافرُ في سفره من الزَّاد والنفقة والأثاث ، فهو يسير مُرَخَبَّهَا ، واليهودي كان ماشيًّا ليس معه زاد ولا نفقة . فبينا هما يتحدثان ، إذ قال المجوسي لليهودي : مــا مذهبُك واعتقادُك ، يا خوسُاك ? قال اليهودي : اعتقادي أن في هذه السماه إلماً هو إلهُ بني إسرائيل وأنا أعبُده ، وأسأله وأطلب إليه ومنه سُعة الرزق ، وطول العُمر ، وصيعته البدن ، والسلامة من الآفات، والنُّصرة على الأعداء ؛ أريد منه الحير لنفسي ولمن يوافقني في ديني ومذهبي ، ولا أُفكر فيمن مخالفني في ديني ومذهبي ، بل أرى وأعتقد أن من مخالفني في ديني ومذهبي ، فحلال لي دمُه وماله ، وحرام على نُصرتُه أو نصيحته أو معاونتُه أو الرحمة ' أو الشِفقة عليه . ثم قال للمُجوسي : قد أُخبرتك عن مذهبي واعتقادي لمَّا سأَلتني عنه ، فأخبرني ، يا مغا ، أنت أيضاً عن مَذهبك واعتقادك . قال المجوسي : أما اعتقادي ورأبي فهو اني أربد الحير لنفسي ولأبناء جنسي كلُّهم ؛ ولا أربد لأحد من الحلق سُوءًا ، لا لمن كان عـلى ديني ويوافقني ، ولا لمن مخـالفني ويُضادُ في في مذهبي . فقال اليهودي له : وأن ظلمك وتعدَّى عليك ? قال : نعم ، لأني أعلم أن في هذه السماء إلماً خبيراً فاضِلًا عادلًا حكيماً عليماً لا تخفى عليـه خافية " في أمر خلقه ، وهو يجـازي المحسنين بإحسانهم ، ويكافىء المسيئين على أساءتهم . فقيال اليهودي للمجوسي : فلست أراك تنصّر مذهبك

وتُحقّق اعتقادك . فقال المجوسي : وكيف ذلك ? قال : لأني من أبناء جنسك ، وأنت تراني أمشي متعوباً جائماً ، وأنت راكب شبعان مُترفة . قال : صدفت ، وماذا تريد ؟ قال : أطعمني واحميلني ساعة لأستربح فقد أعيبت . فنزل المجوسي عن بغلته ، وفتح له سُفْرته ، فأطعمه حتى أشبعه ، ثم أركبه ومشى معه ساعة يتحدثان . فلما تمكن اليهودي من الركوب ، وعلم ان المجوسي قد أعيا ، حر "ك البغلة وسبقه ، وجعل المجوسي بيشي فلا يلحقه ، فناداه : يا خوشاك ، قف لي وانزل فقد أعيبت . فقال له اليهودي : أليس قد أخبرتك عن مذهبي يا مغا ، وخبرتني عن مذهبك ، ونصرته وحققته ، وأنا أريد أيضا ان أنصر مذهبي وأحقق اعتقادي ؛ وجعل يُجري البغلة والمجوسي في أثره يعدو ، ويقول : ويحك ، يا خوشاك ، قف في قليلا واحميلني معك ، ولا يعدو ، ويقول : ويحك ، يا خوشاك ، قف في قليلا واحميلني معك ، ولا تركني في هذه البرية تأكلني السباع وأموت جوعاً وعطشا ، وارحمني كما رحمتك . وجعل اليهودي لا يُفكر في ندائه ، ولا يلوي عليه ، حتى مضى وغاب عن بصره .

فلما يئس المجوسي منه وأشرف على الهلاك ، تذكر غام اعتقاده ، وما و صف له بأن في السماء إلها خيراً فاضلا عالماً عادلاً لا يخفى عليه من أمر خلقه خافية "، فرفع رأسه إلى السماء فقال: يا إلهي ، قد علمت اني قد اعتقدت مذهباً و نصرت و وحقاقت و وصفتك عا سمعت وعلمت و تحقاقت ، فحقت عند اليهودي " خوشاك ما وصفتك به ليعلم حقيقة ما قلت . فما مشى المجوسي إلا قليلا حتى رأى اليهودي " وقد رمت به البغلة ' فاندقت عنقه ، وهي واقفة " بالبعد منه تنتظر صاحبها . فلما لحق المجوسي بغلته ركبها ومضى لسبيله ، وترك اليهودي " يقاسي الجهد و يُعالج كر "ب الموت . فناداه ومضى لسبيله ، وترك اليهودي " يقاسي الجهد و يُعالج كر "ب الموت . فناداه اليهودي " : يا مغا ، ارحمني واحملني ولا تتركني في هذه البرية تأكلتني السباع وأموت خوعاً وعطشاً ، وحقق مذهبك ، وانضر اعتقادك . قال المجوسي : قد فعلت مرة ، ولكن بعد لم تفهم ما قلت لك ، ولم تعقل ما

وصفت ُ لك . فقـال اليهودي : وكيف ذلك ? فقـال : لأني وصفت ُ لـك مذهبي فلم تصدقني بنولي حتى حتَّقتُه بغعلي، وأنت بَعدُ لم تعقيل ما قلت لك، وذلك اني قلت لك ان في هذه السباء إلهـاً خبيراً فاضلًا عالمـاً عادلاً لا يخفى عليه خافية " ، وهو يجازي المحسنين بإحسانهم ، ويكافىء المسيئين بإساءتهم . قال اليهودي : قد فهمت ما قلت وعلمت ما وصفت . فقال له المجوسي : فما الذي منعك أن تتعظ بما قلت ُ لك يا خوسًاك ? فقال اليهودي : اعتقاد ٌ قد نشأت عليه ومذهب قد أَلِفتُه وصار عادة وجَبلة بطول الدُّوُوب فيه ، وكثرة الاستعمال له ، اقتداء بالآباء والأمهات والأستاذين والمعلَّمين من أهل ديني ومذهبي ، فقد صار جَبلة وطبيعة ثابتة ، يصعبُ على تركها والاقسلاعُ عنها . فرحمه المجوسيُّ وحمله معه حتى جاء بـ إلى المدينة وسلَّمه إلى أهلـه مكسوراً . وحدَّثُ الناسُ بقِصته وحديثه معه ، فجعلوا يتعجبون . فقـال بعض النياس للمجوسي : كيف حملته بعد شدة جفائه بك وقبيح مكافأته إحسانك إليه ? قال المجوسي : اعتــذَر إلي وقال : مذهبي كيت وكيت ، وقد صار جَبلة وطبيعة ثابتة لطُول الدُّؤوب فيه وجَرَيان العادة به، يصعبُ الإقلاع ُ عنها والتركُ ُ لها، وأنا أيضاً قد اعتقدت رأياً وسلكت مذهباً صار لي عادة" وجُبلة ، فيصعب الاقلاع عنها والترك لها .

وإذ قد تبيّن بما ذكرنا أن العلل المنوجبة لاختلاف أخلاق النفوس ، والأسباب المؤدية اليها أربعة أنواع حسب ، كما قلنا في أول الرسالة ، فنقول الآن ان الأخلاق كليّها نوعان ، إما مطبوعة في جبلة النفوس مركوزة "فيها، وإما مكتسبة معتادة من جرّيان العادة وكثرة استعمالها ؛ ومن وجه آخر أيضاً ان الأخلاق نوعان ، منها ما هي أصول "وقوانين ، ومنها ما هي فروع "وتابعة لها ، فنحتاج ان نبيّنها ونفصلها ليُعرف بعضها من بعض ، إذ كان هذا الفن من المعرفة من العلوم الشريفة النافعة جدّاً ، وخاصة لمن له عناية "برياضة النفس وتهذيبها وإصلاح أخلاقها ، إذ كانت أخلاق النفوس هي أحد الأسباب

المنجية لهـا من الهَلكة ، المفصّلة ِ بعضها من بعض ٍ ، كما بيّننّا في رسالة الدعوة إلى الله سبحانه وتعالى .

# فصل في مراتب الأنفس

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الباري ، جل ثناؤه ، لما أبدع النفوس واخترعها وأبرز المستكن والمستجن من الكائنات ، رتبها ونظمها كمراتب الأعداد المفردات ، كما ذكر تعالى بقوله حكاية عن الملائكة قولهم : « وما منا إلاً له مقام معلوم ، وإنا لنحن الصافون ، وإنا لنحن المستحون » .

واعلم يا أخي بأن أعداد النفوس كثيرة لا يجصيها إلاَّ الله جلَّ ثناؤه ، كما قال : « وما يعلم ' جنود ربّك إلا هو » ولكن نحتاج أن نذكر طرفاً من مراتبها ومقاماتها الجنسية ، إذ كانت الأنواع والأشخاص لا يمكن تعديدها ولا يعلمها إلا هو .

واعلم يا أخي بأن مراتب النفوس ثلاثة أنواع ، فمنها مرتبة الأنفس الإنسانية ، ومنها ما هي فوقها ، ومنها ما هي دونها ؛ فالتي هي دونها سبع مراتب ، والتي فوقها سبع أيضاً ، وجملتها خمس عشرة مرتبة . والمعلوم من هذه المراتب التي ذكرناها عند العلماء ، ويمكن لكل عاقل أن يعرفها ويحس بها ، خمس ، منها اثنتان فوق رتبة الإنسانية وهي رتبة الملكية والقدسية ، ورتبة الملكية والناموسية ، ورتبة الملكية هي رئبة الحكمية، ورتبة القدسية هي رتبة النبوء والناموسية ، واثنتان دونها وهي مرتبة النفس النباتية والحيوانية ، ويعلم صحة ما قائلنا وحقيقة ما وصفنا ، الناظرون في علم النفس من الحكماء والفلاسفة وكثير من الأطباء .

وأما الرتبتان اللتان فوق ر'تبة الإنسانيّة فهي مَرتبة الحِكمة وفوقها الناموسيّة؛ وأما مرتبة الإنسانية فهي التي ذكرها الله تعالى بقوله: ﴿ لقد خلقنا

الإنسان في أحسن نقويم ،، وأما التي فوق هذه فما أشار اليه بقوله: «ولما بلغ أشُدّه واستوى » يعني الإنسان « آتيناه حُكْماً وعلماً » وقال أيضاً : «أو من كان مَيْناً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس كمن مَثَلُه في الظُّلُهُات ليس مجارج منها » يعني الإنسان أحيينا نفسه بنور الهداية ، وهذه هي مَرتبة نفوس المؤمنين العارفين والعلماء الراسخين .

فأما التي فوقها فمرتبة النفوس النّبويّة الواضعين النواميس الالهيّة ، واليها أشار بقوله جلّ ثناؤه: «يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات، وهذه المرتبة تلي مرتبة القدسيّة الملكيّة . فقد تبيّن ، بما ذكرنا ، المراتب الحيس الحيس التي يمكن الإنسان أن يعلمها ويحس بها . فأما المراتب التي دون النباتية وفوق القدسية فبعيدة معرفتها على المرتاضين بالعلوم الالهيّة ، فكيف على غيرهم. وإذ قد فرغنا من ذكر ما أردنا ان نقد مه فنقول الآن ونخبر بكل ما يخص كل نوع من هذه النفوس الحبس من المعونة والتأييد .

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن الله ، جل ثناؤه ، لما ربط الأنفس الجزئية بالأجسام الجئزئية للعلمة التي ذكرناها في رسالة والإنسان عالم معيو ، أيدها وأعانها بضروب من المعاونة وفنون من التأييدات : كل ذلك جود منه ولنطف بها ، وانعام منه عليها ، وإفضال وإحسان إليها ، وإكرام لها ، وذلك أنه كلما بلغت نفس منها وثبة "منا ، أمد ها بزيادة فضلا منه وجوداً ، أو نقلها إلى ما فوقها وأرفع منها وأعز "وأشرف وأجل وأكر م : كل ذلك ليبلغها إلى أقصى مدى غاياتها وقام نهاياتها ، وإذ قد تبين بما ذكرنا ، مراتب النفوس الحسس ، وما الفائدة والحكمة في رباطها بالأجسام ، فنريد أن نذكر ما يخص كل نوع منها من المعاونة والتأييد ، وهي القوى الطبيعية ، والأخلاق المركوزة ، والهياكل الجسمانية ، والأدوات الجسدانية ،

١ حكماً : اي حكمة .

والشّعورات الحِسّيّة ، والأوهام الفكرية ، والحركات المكانية ، والأفعال الإراديّة ، والأعمال الاختياريّة ، والصنائع الحكميّة ، والأوضاع الناموسيّة ، والسياسات الملكوتيّة ؛ ونبدأ أولاً بذكر الشهوات المركوزة في الجبّلة والقوى الطبيعية المنعينة لها ، إذ كانت هي الأصلّ والقانون في جميع القوى والأخلاق والحيصال والأفعال والحركات والحيس والشعور بها ومن أجلها ، كما سنييّن بعد .

#### فصل

واعلم يا أخي بأن من الأخلاق والقوى ما هي منسوبة إلى النفس النباتية الشهوانية ، ومنها ما هي منسوبة إلى الحيوانية الغضبية ، ومنها ما هي منسوبة إلى النفس العاقلة منسوبة إلى النفس العاقلة الحكمية ، ومنها ما هي منسوبة إلى النفس العاقلة الحكمية ، ومنها ما هي منسوبة إلى النفس الناموسية المكتكية . فأما المنسوبة إلى النفس الشهوانية من الحيصال والقوى التي تخصها ، فأولها شهوة الغذاء ، وهي النزوع والشوق نحو المأكولات والمشروبات والمشتهات ، والرغبة فيها ، والحوال من أجلها ، والوغبة فيها ، والحرص في طلبها ، واحتال المشقة والذل من أجلها ، والفرح والسرور بوجدانها ، والراحة واللهذة في تناولها ، والملل والشبع عند والفرح والسرور بوجدانها ، والراحة واللهذة في تناولها ، والملل والشبع عند الاستكفاء منها ، والنور من الضار منها والبغض له ، ومن القوى المختصة بها أيضاً القوة الجاذبة والماسيكة والهاضية والدافعة والغاذبة والنامية والمصورة ؛ فمن الشعور والتبييز معرفة الجهات الست ، ومن الأفعال إرسال العروق غو الجهات الندية والتراب الين ، وتوجيه الفروع والقضان إلى الجهات المتسعة ، والميل والانحراف عن الأمكنة الضيقة والأجسام المؤذية .

كُلَّ هذه الحِيصال مركوزة في الجَبَلة من غير فكر ولا روية ، وكلُّ ذلك معاونة من الطبيعة لنفوسها وتأييد لها بإذن باريها ، جلّ ثناؤه ، على طلب مُشتَهَايِّها والوصول إلى منافعها ، والفرار من المُضِرَّة منها ، إذ كانت

تلك المشتهيات هي غذاءً لأجسامها ، ومادة القوامها وسبباً لبقائها كلمها ، إذ كان في بقائها كلملها ، إذ كان في بقائها كلمها تتميم معارفها وتكميل لفضائلها ؛ وفي تتميم معارفها وتكميل فضائلها تَرَق لها إلى أفضل حالاتها وأشرف نهاياتها .

وأما المنسوبة إلى النفس الحيوانية المختصة بها من الحيصال المركوزة في الجنبلة زيادة على ما تقد م فهي شهوة الجماع ، وشهوة الانتقام ، وشهوة الرياسة ، ولها أيضاً الهياكل اللحمية ، والأعضاة المختلفة للأغراض العجيبة ، والمفاصل المينة ولها المحركات المكانية والتنقل في الجهات الست لمآرب ومنافع كثيرة ؛ ولها الشعور بالحواس المخصوصة والأصوات المختلفة لدكلات منباينة ، ولها أيضاً الوهم والتخييل للمطالب والمنافع ، والحفظ والذكر والتفور أبناء الجنس والمخالف ، وإمكان الاحتراس من المضار ، والتنور والفرار من العدو : كل هذه مركوزة في جبلة الحيوانات القريبة النسبة إلى الإنسان. فأما علمة شهوة الجماع المركوزة في جبلتها فهي من أجل التناسل ، والتناسل هو من أجل بقاء الصورة في الأشخاص المتواترة ، إذ كانت الهيولى داقة في السيلان لا تقف طرفة عين . وأما علية الشهوة الانتقام المركوزة في جبلتها فهي من أجل دقع المضرات المنسنات لهياكلها المنشخصة .

واعلم يا أخي بأن دفع المتضار تارة يكون بالقهر والغلبة ، وتارة يكون بالهرب والفرار ، وتارة بالتحر و التحصن ، وتارة بالمكر والحيلة ، كما قد شرحنا ذلك في رسالة الحيوانات . وأما شهوة الرياسة المركوزة في جبلتها فهي من أجل تأكيد السياسة ، إذ كانت السياسة لا تتم إلاً بعد وحدان الرياسة .

واعلم يا أخي بأن المراد من السياسة هو صلاح الموجودات وبقاؤها على أفضل الحالات وأتم الغايات كما سنبيتن في فصل آخر .

وأما المنسوبة إلى النفس الناطقة المختصّة 'بها زيادة" على ما تقدم ذكر 'ه ، فهي شهوة العلوم والمعارف والتبحُّر والاستِكثار منها ، وشهوة 'الصنائع

والأعمال والحِدْق فيها والافتخار بها ، وشهوة العز والرفعة والترقي في غايات نهايتها ، والشوق إليها والرغبة فيها ، والحرص في طلبها ، واحتال الذّل الذّل والمشقة من أجلها ، والفرح والسرور من وجدانها ، واللّذة والراحة عند الوصول إليها ، والغم والحزن من فيقدانها .

# فصل في اختلاف مناهج النُّفوس

واعلم يا أخي بأن هذه الخصال مركوزة في جبلة الإنسان، ولكن تختلف اختيارات كل واحد لها حسب ما تيسَّر له وتتأكَّد أسباب ، وذلك أن من النياس من تبسَّرُ له أسباب الصنيائع والحِرَف ، وآخرُ أسبابُ العلوم والآداب ، وآخر' تيسَّر' له أسباب' العمــل والتصر'ف ، وآخر' أسبــاب' التُّجارات والبِّيع والشراء، وآخر أسباب المُلك والسُّلطان، وآخر أسباب البطالة والفراغ، وآخر أسباب الحكم والمعارف كما سنبيّنه بعد هذا الفصل. وبما أعطيت النفس الناطقة من نِعَم الله تعالى وخُصّت بـ من إحسانه ، من بين نفوس سائر الحيوانات، وأعينت به على البلوغ إلى أقصى مدى غاياتها، وأيَّدت للوصول إلى تمام نِهاياتها ، هذا الهيكلُ العجيبُ البينية ، المُحكَمَرُ الصورة ، المُنقَنُ الصنعة الذي قد عَجَزت الحكماء عن كُنه معرفته ، وتركيب بنيته من غرائب الصنعة مما قد و ُصِف طَرَف منه في كتاب منافع الأعضاء وكتاب التشريح من كيفية انتصاب قامت من بين سائر الحيوانات ، وما خُصَّ به أيضـــاً من فصاحة لسانه وغرائب لـُغاته وفنون أَقَاوِيلُهُ وَحُسِنَ بَيَانُهُ مِن بِينَ سَائُوهَا، وَمَا خُصٌّ بِهِ أَيْضًا مِن طَرَيْف شَكُلُ يديه ، وما يتأتَّى له بهما من الصنائع المُحكَمة والأعسال المُتقَّنة من بين سائرها ، وما خُصٌّ به أيضاً من طرائف أدوات حواسَّه وغرائب طـُر'قات إدراكها للمخسوسات ، كما وصفنا في رسالة الحاس" والمحسوس .

ومَا خُصَّت بِهِ أَيضاً النفسُ الناطقة الإنسانية من نعَم الله تعالى وإحسانه العقلُ الغريزيُّ وكثرةُ أعوانه وجُنوده وخِصالِه المحمودة، كما سنُبيِّن بعدُ ـ وأما التي تُنسَب من الحِصال المحمودة إلى النفس الحِكمْمية فشهوة العلوم والمعارف ومــا أعينت به على طلبها وإدراكها والوصول إليها من الحصال المركوزة والقُوى المجبولة : "كالذُّهن الصافي والفَّهم الجيَّــد وذكاء النفس ، وصفاء القلب وحدَّة الفؤاد، وسُرعة الخاطر، وقوَّة التخيُّل وجَوْدة التصوُّر، والفكر والرويّة والتأمُّل والاعتبار، والنظر والاستبصار، والحفظ والتذكار، ومعرفة الروايات والاخبار ، ووضع القياسات واستخراج النتائج بالمقدَّمات ، والتكهُّن والقيافة والفراسة ، وقبول الوحي والالهام ، ورؤية المنامــات ، والانذارِ بالكَائنات بعلم النجوم والزُّجْر : كُلُّ ذلك مُعاوَنة " لها وتأييد " إلى البلوغ إلى الغاية والوصول إليها. وأما التي تُنسَب إلى النفس المُلكيَّة القدسيَّة فهي شهوة القُرب إلى ربها والزُّلفي لديه ، وقَـبُولِ الفيض منه ، وإفاضـةِ الجود على مَن دونها من أبناء جنسها ، كما ذكر الله تعالى بقوله: «يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيُّهم أقربُ ، ، وقوله سبحانه: ﴿ يَسْتَغَفُّرُونَ لَمْنَ فِي الْأَرْضَ ﴾ ؛ وقوله : ﴿ فَاغْفِرِ لَلَّذِينَ تَابُوا ﴾ وقال : ﴿ كُرِّ امَّا كَاتَّبِينَ ﴾ الآية. فهذا تفصيلُ جُملة ما يُنسَب إلى كلِّ جنس من النفوس ، والمخصوص بها من الشَّهوات المركوزة فيها ، فأما التي تعبُّها كلُّها فشهوة البقاء على أتم الحالات وأكمل الغايات وكراهية الفناء والنقص عن الحال الأفضل والأكمل .

#### فصل

واعلم يا أَخَيَ ، أَيِّدكِ الله بروح منه ، بأنك ان أنعمت النظر فيا وصفنا، وتأملت ما ذكرنا، وجو دت البحث عن مبادى، الكائنات وعِلة الموجودات، علمت وتيقّنت ان هاتين الحالتين ، أعني شهوة البقاء وكراهية الفناء ، أصل علمت وتيقّنت ان هاتين الحالتين ، أعني شهوة البقاء وكراهية الفناء ، أصل م

وقانون لجميع شهوات النفوس المركوزة في جَبلتها ، وان تلك الشهوات المركوزة في جبلتها ، وتلك الأخلاق المركوزة في جبلتها أصول وقوانين لجميع أخلاقها ومتصر فاتها كما سنبين في أصول وقوانين لجميع أفعالها وصنائعها ومعارفها ومنتصر فاتها كما سنبين في هذه الفصول .

وانما صارت هاتان الحالتان مركوزتين في جبلة كل الموجودات وجميع الكائنات ، من أجل أن الباري ، جلَّ ثناؤه ، لما كان هو عِلَّة الموجودات وسبب الكائنات ومُبدعَها ومخترعَها وموجدَها ومُبقيهـا ومتسّمها ومكسّلها ومُبلغها إلى أقصى مدى غاياتها وأفضل حالاتها، وكان ، جلَّ ثناؤه ، دائمَ البقاء لا يَعر ضُ له شيء من الفناء ، صار من أَجل هـذا في جبلة الموجودات محبَّة ُ البقاء وشهوته وكراهية الفناء وبغضه، لأن في جبلة المعلول يوجد بعض صفات العلة دلالة " دائمة عليها ، وأنما لا يعرض للباري ، جل ثناؤه، شيء من النقص والفناء ، من أجـل انه عِلمَّة ُ الوجود لذاتِه ، وَبَقَـاؤُه مَن نفسه . وأما سائر الموجودات وجميع الكائنات فلوجودها أسباب وعِلل ، ومتى عَدِم منها شيء أو نقص ، عَرَض لهـا الفناء والنقص والقُصور عن البلوغ إلى الحالِ الأفضل والوجود الأكمل، والمثال في ذلك النبات والحيوان، ، فإنه متى عَدِم الغِذاءَ الذي هو هُيُولَى الأجساد ، ومادَّة بقائمًا ، هلك وانفُسدَ وتغيَّر واضمحل وهكذا حُكم نفوسها متى بُطلت هياكلُها بُطلَ شُعُورُها وإحساسُها ، ولم يحنها إظهار أفعالها وتأثيراتها ، فتكون بتلك الحال النفوس موجودةً وَلَكُنَ عَلَى حَالَ النقص ، كَمَا أَن تَرَابَ أَجِسَادُهَا يَكُونَ مُوجُودًا لَكُنَ عَلَى حال النقص . وقد يُعلمُ بأوائل العقول بأن الوجود عـلى الحالِ الأفضل أَلذُّ وأشرف وأفضل من الوجود على النَّقص . وقد قالت الحكماء والفلاسفة بأن كل شيءٍ يُراد فهو من أَجل الحير، والحيرُ يُراد من أَجل ذاته، والحيرُ المحضُ السعادة ، والسعادة ُ تراد لنفسها لا لشيء آخَرَ . وقد قُلْنَا وبيَّنَّا في رسالة الايمان بأن السعادة نوعان دُنيويّة " وأُخْرَويّة". فالسعادة الدُنيوية هي أن يبقى كل موجود أطول ما يمكن على أفضل حالاته وأتم غاياته . والسعادة الأخروبة أن تبقى كل نفس إلى أبد الآبدين على أفضل خالاتها وأتم غاياتها . واعلم يا أخي بأن النفوس الجئزئية اغا ر بطت بأجسادها التي هي أجسام جزئية كيا تكمل فضائلها، وتنخرج كل ما في القوة والامكان إلى الفعل والظهور من الفضائل والحيوات . ولم يمكن ذلك إلا بارتباطها بهذه الأجساد وتدبيراتها لها ، كما أن الباري ، جل ثناؤه ، لم يكن إظهار جوده وفيض إحسانه وأفضاله وإنعامه إلا بايجاده هذا الهيكل العظيم المبني بالحكمة ، المصنوع بالقدرة ، أعني الفلك المنعط وما يحويه من سائر الأفلاك والكواكب والأركان والمولئدات الكائنات ، وتدبيره لها وسياسته إياها .

وإذ قد تبيّن بما ذكرنا ما الغرض وما الفائدة من الشهوات المركوزة في الجبلة ، وما يتبعها من الأخلاق والحيصال ، وهي ان تدعو تلك الشهوات النفوس إلى طلب المنفعة لأجسادها ودفع المكروه والمضرّة عنها، وتُعينَها نلك الأخلاق والحيصال عليها ، فنريد أن نبيّن الآن ما الحير منها وما الشر وما المذموم منها وما المحمود ، ومتى يكون الإنسان مثاباً بها أو معاقباً .

# فصل في ترتُّب الاخلاق على بعضها وكونها فضيلة أو رذيلة

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الإنسان لما كان جسد ، مركباً من الأخلاط الأربعة ، وكان مِزاجُه من الطبائع الأربع ، جعل الباري ، جل ثناؤه ، بواجب الحكمة ، أكثر أموره وتصاديف أحواله مربعات مشاكلات مطابقات بعضها لبعض ليكون أعون له على ما يُراد منه وأدل : من ذلك أنك تجد أخلاقه وأفعاله بعضها طبيعية مركوزة في الجبلة ، كما ذكرنا طرفاً من ذلك ، وبعضها نفسانية اختيارية ، وبعضها عقلية فكرية ، وبعضها ناموسة ساسة .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الطبيعـة هي خادمة " للنفس ومُقدَّمة ملما ، وأن النفس خادمة للعقل ومقدَّمة له ، وأن العقلَ خادم الناموس ومقدَّمة اله ، وذلك أن الطبيعة إذا أصَّلت خُلقاً وركَّزته في الجبلة ، جاءت النفس بالاختيار فأظهَرته وبيُّنته ، ثم جـاء العقل بالفكر والرويّة فتمَّمه وكمُّله ، ثم جاءَ الناموس بالأمر والنهي فسوًّا. وقوَّمه وعدُّله ، وذلك أنه منى ظهرت من الطبيعة هذه الشهوات المركوزة في الجبلة، وكانت على ما ينبغي ، في الوقت الذي ينبغي ، من أجل ما ينبغي ، سُمِّيت خيراً ؛ ومتى كانت مخِلافه سُمِّيت شرًّا ؛ ومتى فَعَل ذلك باختيار. وإرادته، على ما ينبغي ، بقدار ما ينبغي ، من أجل ما ينبغي ، كان صاحبُه محموداً ؟ ومتى كان مخلافه كان مذموماً ؛ ومتى كان اختياره وإرادته بفكر ٍ ورويّة ، على ما وصفنا ، كان صاحبُه حكيماً فيلسوفاً فاضلًا ؛ ومتى كان مجلافه سُمتِّي سفيهاً جاهــلًا رَ ذَالًا ؟ ومنى كان فعلُه وإرادته واختيــار. وفكر. ورويَّته مأموراً بها ومَنْهيًّا عنها ، وفعلَ ما ينبغي كما ينبغي ، على ما ينبغي ، كان صاحبُه مُثابًا بِهَا ومُجازًى عليها ؟ ومتى كان بخلاف ما ذكرناه كان مأخوذاً بها ومعاقباً عليها . فقد تبيّن بما ذكرنا أن الشهوات المركوزة في الجبلة ، والأخلاق المُنتَشِئة منها ، والأَفعالَ التابعة لما ، وجبيع َ المتصرُّفاتِ من أَجِلها ، هي لأن تبقى النفوس على أفضل حالانها ، ويبلغ كل نوع منها إلى أقصى مُدى غاياتها .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الباري ، جلّ ثناؤه ، لما وتسبّ النفوس مراتببها كمراتب الأعداد المُنفر دات، على ما اقتضت حكمتُه، جعل أوسلما منتصلًا بآخرها ، وآخرها ، وآخرها ، بوسائطها المرتبة بينهما، لترتقي بها ما دونها إلى المرتبة التي فوقها ، ليبلغها إلى مدى غاياتها ، وهام نهاياتها ، وذلك أنه رتسب النفوس النباتية تحت الحيوانية وجعلها خادمة الها ، ورتسب الحيوانية تحت الناطقة الإنسانية وجعلها خادمة الها ، ورتسب الحيوانية تحت الناطقة الإنسانية وجعلها خادمة الها ، ورتسب الحيوانية تحت الناطقة الإنسانية وجعلها خادمة الها ، ورتسب

الناطقة الإنسانية نحت العاقبلة الحكمية وجَعَلها خادمة "لها ، ورتب العاقلة تحت الملكية وجعلها نحدمة "لها ؛ فأية نفس منها انقادت لرئيسها وامتشكت أمره في سياستها ، فادمة "لها ؛ فأية نفس منها انقادت لرئيسها وامتشكت أمره في سياستها ، نقلت إلى مرتبة رئيسها ، وصارت مشلها في الفعل ، والمثال في ذلك من المشاهد أن أي تلميذ أو متعلم في علم أو صناعة امتشل أمر أستاذه وانقاد لمعلمه ودام عليه ، فإنه سيصير يوما ما إلى مرتبة أستاذه ، ويصير مثل معلمه ؛ لا يخفى هذا على كل عاقل متأمل مثل ما وصفنا ، فعلى هذا المثال يكون تنقل النفوس في مراتبها .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن أحق النفوس الحيوانية أن تُنقَلَ إلى رُتبة الإنسانية التي هي الخادمة للإنسان ، المستأنسة به ، المنقادة لأمره ، المتعوبة في طاعته ، الشقية في خدمته ، وخاصة المذبوحة منها في القرابين . وعلى هذا الميثال والقياس حُكم النفوس الإنسانية ، فإن أحقها أن تَنتقِل إلى رُتبة الملائكة التي هي الخادمة في أوامر الناموس ونواهيه ، المنقادة لأحكامه ، المتعوبة في حفظ أركانه ، كما سنبيتن بعد هذا الفصل .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الناس أصناف وطبقات في منصر فاتهم في أمور الدنيا لا يحصي عدد ها إلا الله ، جل ثناؤه ، كما ذكر بقوله تعسالى : « وقد خلقكم أطواراً » ولكن يتجمعهم كلهم هذه السبعة الأقسام ، وذلك أن منهم أرباب الصنائع والحير ف والأعمال ، ومنهم أرباب التجارات والمعاملات والأموال ، ومنهم أرباب البنايات والعمارات والأملاك ، ومنهم الملوك والسلاطين والأجناد وأرباب السياسات ، ومنهم المتصر فون والحد امون والمتعيشون يوماً بيوم ، ومنهم الزامني الالعطال والعمل وأهل البطالة والفراغ ؛ ومنهم أهل العلم والدين والمستخدمون في الناموس،

١ الزمنى : أصحاب العاهات ، مفردها زمين .

وكل طائفة من هذه السبعة تنقسم إلى أصناف كثيرة ، ولكل صنف منها أخلاق وطباع وسجايا ومآرب أكسبته إياها أعمالهم ، وأوجبتها لهم منصر فاتهم ، لا يُشبه بعضها بعضاً ، ولا مجصي عدد ها إلا الله عز وجل . ولكن نريد أن نذكر منها ما مجتاج إليه ، من الأخلاق والسجايا والخصال والأعمال والآداب والعلوم ، أهل الدين المتسكون بأحكام الناموس الحافظون أركانه الذين يرجى لهم النجاة بها والفوز باستعمالها ، كما ذكر الله ، جل ثناؤه : وقل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني وقوله : وينجي الله الذين اتقوا بمفازتهم وقال تعالى : وومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهندى » إلى آخر الآية ، وآيات كثيرة من القرآن في مثل هذه المعاني .

#### فصل في مراتب الناس في الأخلاق حسب الاعمال

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الناس إذا اعتبرت أحوالهم وتبينت أمورهم وجدتهم كليهم كالآلات والأدوات لواضعي النواميس الالهية في تأسيسهم بنيانها ، وتتبيعهم أحكامها ، وتكبيلهم شرائطها ، وحفظهم أدكانها ؛ ثم نجدهم خدماً وخو لا للملوك الذين هم خلفاء الأنبياء من بعدهم في حفظها وحراستها على نظامها وترتبها ، كما رتبها واضعو النواميس وأمروا براعاتها ، وهم في ذلك أصناف وطبقات ومراتب مرتبات كترتيب الأعداد المفردات ، وذلك ان واضع الناموس في مبدئه كالواحد في العدد ، وأصحابه وأنصاره الذين اتبعوه كالآحاد ، ومن تبعهم على مناهجهم كالعشرات ، ومن جاء من بعدهم كالمثات، ومن بعدهم كالألوف ، ومن جاء من بعدهم كعشرات الألوف ومئات الألوف بالغاً ما بلغ ، إلى يوم التيامة ، ثم يصيرون بذلك كلهم جملة واحدة ، كما ذكر الله ، جل ثناؤه ، بقوله وأشار إلى هذا المعنى : «يوم

**"Y 1** 

يقومُ الروح والملائكة صَفَاً لا يتكلُّمون ، وقال : « وحَشرناهم فلم نغادِر منهم أحداً ، وعُرِضوا على ربُّك صفاً » .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأنك إذا أنعمت النظر في الأمور المعقولة ، وجو دت التأميل لأحكام الناموس وحدوده ، واعتبرت أحوال صاحب الناموس ونفاذ أمره ونهيه في نفوس أتباعه وأنصاره، وامتنالهم أمره ونهيه ، وطاعتهم له ، تبينت وعر فت بأن الناموس مملكة ووحانية ، وان وجوده وقوامة في حفظ أركانه الثانية ، وتبينت بأن أركانه الذين هم أتباع صاحب الناموس وانصاره ، وهم غانية أصناف ، كل صنف منهم كأنهم صف قيام ، حاملون وكناً من أركان الناموس .

فأول الأصناف هم قُرَّاء تنزيله وكتبه ، وحُفّاظ ألفاظه على رسومها ، ومعلـّموها لمن بعدهم من أتباعهم ما أخذوا عمن قبلهم ؛ كل فذلك لكيلا يجهلـّها من يجيء من بعدهم وتُنسى فتندرسَ معالم الدين ، وتضمحل وتبطلُ أحكام الناموس .

والصنف الثاني هم رواة أخباره ، وناقلو أحاديثه ، وحافظو سييره ، ومؤدُّ وها إلى من بعدهم، ليبلغوها إلى آخرهم كيلا 'يجهَلَ ويُنسى فتَندرسَ آثاره ، ويموت أخباره فلا تعرف .

والصنف الثالث هم فقهاء أحكام الناموس، وعلماء سُنَنه، وحُفّاظ حدوده، كيلا 'تجهلَ فلا تــُستعمل، أو تُنسِى فتَندرسَ معالمُ الدين، وتضمحلُ ويَـبطــُـل الناموس .

والصنف الرابع هم المفسّرون الفاظ تنزيله الظاهرة ، وأقاويله المروية ، والمعبّرون عن وجوه معانيه المختلفة ، لمن قصّر فهمهُ عنها ، وقلسَّت معرفته بها : كلُّ ذلك كيلا يجهلها من يجيء من بعدهم من ذراريهم واتباعهم في أحكام الناموس ، أو تُنسى فتَندَرسَ معالمُ الدين ، وتَضمحلَّ وتَبطُلُ أحكام الناموس .

والصنف الحامس هم أنصاره المجاهدون ، وغُزاة أعدائه ، الحافظون ثغور بلاد أتباع صاحب الناموس وانصاره ، كيلا يغلّب عليها أعداؤهم ويفسد أمر دينهم عليهم ، كما فعل بخت نصر بإيلياء في هيكل بني إسرائيل، وهو ببيت المقدس ، وكما فعلت الروم بثغور المسلمين .

والصنف السادس هم خلفاء صاحب الناموس في أمَّته ، ورؤساء الجماعات ، والحارسون شريعته على أمته بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، المانعون لهم أن يسيروا بغير سيرة الناموس ، الحافظون أطراف المملكة ، كيلا يخر بج خارجي سراً أو علانية ، فينفسد أحكام الناموس بتمويه وز وره على قلوب العامة والجهال ، كما فعل مَز دك الحرسي في مملكة ق بُباذ ملك الفرس .

والصنف السابع هم الزُّهَّاد والعُبّّاد في المساجد ، والرُّهبان والقُوَّام في الهياكل ، والحطباء على المنابر الواعظون الناس المُنحدُّرون لهم من ترك استعمال أحكام الناموس، الذامُّون أمور الدنيا، المحذَّرون لهم من الاغترار بأمانيها، المُنهدون للمُنهمكين في الشهوات، المُذكرِّون أمر المعاد وأحوال القيامة للفافلين عنها، المشوَّقون إلى نعيم الآخرة، المُقرَّون بها: كلُّ ذلك كيلا يُجهلَ أمرُ المعاد، ولا يُنسى ذكر الآخرة، والاستعداد للرحلة إليها، والتزوُّدُ من الدنيا التقوى الذي هو خير الزَّاد، إذ كان هذا هو الغرض الأقصى في وضع الناموس الإلمي ، والغاية والمطلب من الرَّياضيات الفلسفية .

والصنف الثامن هم علماء تأويل ِتنزيله ِ ، والرَّاسخون في العلوم الإلهية والمعارف الرَّبَانية ، العادفون خَفيَّات أَسراد الناموس ، الذين هم الأَيْهِ المهديون ، والحلفاء الرَّاشدون الذين يقضون بالحق وبه يَعدِلون .

واعلم يا أخي بأنك، إذا تأملت ونظرت إلى كل صنف من هذه الأصناف الثانية ، واعتبرت أحو الهم وما هم عليه ومتعلقون به ، من حفظ هذه الأمور الثانية ، وحرصهم على مراعاتها بشرائطها كما وصفنا ، ثم نظرت بعين قلبك ونور بصيرتك وصفاء جوهرك إلى جُملتهم ، وتخيلتها في وهمك ، وفكرت ، رأيت الناموس مملكة "روحانية" ، ورأيت أتباع صاحب الناموس وأنصاره يسعون فيه ويعملون له ما يشاء من محاديب وتماثيل ؛ ورأيت واضع الناموس قد استوى على عرشه نافذا فيهم أمر ، ونهيه ، وم حاملون عرشه يسبحون مجمد ربهم ، ويؤمنون به ، ويستغفرون لمن في الأرض ، وهم من أتباعهم ، لأنهم كالسماء لمن بعدهم ، ومن بعدهم كالأرض لهم ، ولمن قبلهم من أسلافهم .

واعلم يا أخي بأن كل طائفة من هذه الأصناف الثانية تحتاج ، في حفظها ركناً من أدكان الناموس ، إلى شرائط معلومة ، وخصال محبودة ، وأخلاق جبيلة نحتاج ان نشرحها ونصفها : أما التي مجتاج إليها القراء والحفظة ، من الأخلاق الجبيلة والحيصال المحبودة والشرائط المعلومة ، فأولها فصاحة الألفاظ ، وتقويم اللسان ، وطيب النغمة ، وجودة العبارة ، وسرعة الحفظ ، وجودة الفهم ، ودوام الدرس والنشاط في القراءة ، والتواضع لمن يتعلم منه ، والتعظيم له ، ومعرفة محقة وحرمته ، والرقق بمن يعلم ، والشفقة عليه ، وقبلة الضجر من إبطاء فهمه وحفظه ، وترك ضيق الصدر من تلقينه ، وقبلة الطبع في أخذ العوض منه ، وقبلة المئة عليه بما يعلمه .

وأما التي يجتاج إليها من هذه الخصال والأخلاق أصحاب الأخبار وحَمَلة الأَحاديث ، فأولها جَودة الاستاع ، واستيفاء الكلام ، وضبط الأَلفاظ على رسمها ، وتقييد هما بالكتابة ، والتحر أز والتحر على الخدر من الزيادة فيهما

والنقصان عن غامها ، والصدق وحُسن الأداء وتجنّب الكذب ، ثم الحكاية عنها بهيأتها ، وبَذلُها ونشر ُها لمن سأَل عنها ، أو يصلُح ُله الإخبار ُ عنها ؛ وطيّبها وصونها عمن لا تصلُح له ولا تليق به: كلّ ذلك نصيحة "للإخوان، ونصرة "للدين ولواضع الناموس ، وابتغاء وجه الله وجزيل وابيه في الآخرة .

وأما التي مجتاج إليها الفقهاء والقضاة والمنفتُون ، من هذه الحِصال والأخلاق والشرائط المحمودة فيها ، والقيام منها بما هم بسبيله ، فأولها معرفة الرُّتَب التي رسبها واضع الناموس من الأوامر والنواهي والفرائض والسنن والنوافل والحلال والحرام والحدود والأحكام ؛ ثم معرفة القياس وكيفية استخراج الفروع من الأصول في الفتاوى والمسائل الواردة التي ليس لها ذكر في الأصول ، والتنبت والتأني في الفتيا ، والاستقصاء في استفهام السؤال بجميع شرائطه ، ثم قبلت الترخيص في الشبهات من المحذورات ، وترك التحريج في المشكيلات، ودرة الحدود بالشبهات ، وقبلت الحلاف مع أبناء الجنس ، وترك الحسد للاقران ، وبذل النصيحة للاخوان ، والشفقة والتحنن على الجهال ، وترك الافتخار في الإصابة في الأحكام ، وقبلت الشنعة على الجهال ، وترك الافتخار في الإصابة في الأحكام ، وقبلته الشنعة على العلماء بزلاتهم ، والاحتمال لأذية الجيران ، وقبلته الراغبة في حطام الدنيا ، وعفة الفرج ، وترك الطمع ، والقيام بواجب أحكام الناموس ، وان لا يكون قوله مخالفاً لعمله .

وأما التي محتاج ُ إليها من هذه الخيصال والأخلاق والشرائط المُفسِّرون لأَلفاظِ التنزيلِ ، فأولها معرفة ُ غرضِ صاحب الناموس في إيراده التنزيل ، واستعماله الأَلفاظ المشتركة المعاني ، ثم ان يكون له اتساع في معرفة تصاريف

الدره: الدفع ، من دراً التي دفعه . الحدود: محارم الله وعقوباته التي قرنها بالذنوب .
 الشبهات : جنع الشبهة ، وهي ما بين الحلال والحرام والخطأ والصواب ، أو هي مــــا لا
 يتيقن كونه حلالاً أو حراماً .

الكلام والأقاويل، وما مجتملها من المعاني ما يؤكُّد غرَض واضع الناموس؛ ويكون له جودة' بجث وبُعدُ غَور في استخراج المعاني ولطف العبارة عنها، بجسب ما تحتمل عقول المستمعين، ويكورُب من فهم المتعلمين، ويكون له من يقظة القلب ما لا يُناقِضُ في أَقاويله وعباراته ولا في المعاني التي يشير إليها في تفسير. لأَلْفَاظ تَنزيل واضع الناموس وأَقاويله وكلامِه وبيانه . واعلم يا أَخي بأنه متى لم يكن المفسّر عارفاً بغرض واضع الناموس في إيراده الألفاظ المشتركة المعاني في تنزيله وأقاويله وعبارته وبيانه ، تخيُّل له من تلك الألفاظ من المعاني ـ غير ما أشار إليه واضع الناموس، وتوهم سوى ما أراد فيها، فأفهم المستمعين من تفسيره ما تخيّل هو ، وعلـّم المتعلمين مـا عَليم به ، فصار له ذلك ديناً ومَذَهباً غيرَ دينِ واضع الناموس وطريقتِه ، وكان مخالفاً له في اعتقادِه في الشريعة ، وهو لا يشعُر ؛ ويكون بذلك مُفسداً في أحكام الناموس ، وهو يظنن أنه من المصلحين ، ولا يدري . فاحذر يا أخي من هذا الباب ، فإن فساد ديانات ِ واضعيٰ الناموس وأحكام شرائعهم أكثرُ ها من هذا الباب يكون . وأما التي مجتاج إليها من هذه الخصال والأخلاق والشرائط أنصار واضع الناموس ، وغُـزُاهْ أعـدائه ، والحافظون ثغورَ بلادٍ أتباعِـه وأنصارهِ ، أن يكون لهم تعصُّب للدين وغيرة "على حُرمة الناموس، وحميَّة "من أجل فسادِ يدخلُ عليه ، وحَنَقُ على الأعداء المجاهرين بالعداوة لواضع الناموس ودينه ، المُريدين فسادَ أحكامه ؛ وقلَّة الهيبة منهم ، وشجاعة النفس عنـــد البيراز ، وخِفّة الحركة عند الجوكان ، وتيقُّظ القلب من غـدر العدو ، وأَخذُ الحذَر في أوفات الغَفلة ، وقلَّة الاغترار بقِلْتُهم ، وطلبُ الحيلة للظفر ما استوئى من غير قتال ٍ ، ومُخادَعة ۗ في الحروب ، ومُبادرة ۗ في البراز إلى الأقران والأكفاء ، وصبر عند اللقاء ، وكثرة الذكر لله عز" وجل ، والاستعانة' به ، والأنفة' من الفرار وما يكون فيه من العار، وقِلمَّةُ الرغبة في النهب ، والتَّقيَّة من هَـتك الحريم عند الظفر ، وكثرة ُ الشكر لله ، وترك

الإفساد عند هزيمة العدو ، ورحمة الأسير ، وقبول الصُّلح عنـــد الهُـدنة ، والوفاء بالعهد ، وترك الإعجاب عند كثرة عَدَد الأعوان والأنصار .

وأما التي يحتاج إليها من هذه الحِصال والأخلاق والشرائط الزُّهَّادُ والعُبَّادُ والمُـذكِّرون للناس أمرَ الآخِرة وذكرَ المعاد ، فأولها التي هي أساس الدين وملاك ُ الأمر القناعة ُ باليسير من حُطام الدنيا ، والرضى بالقليل من متاعها ولَذَاتُهَا ، وصيانة ُ النفس عن الانهماك في شهواتها ولَذَاتها ، وتوك ُ طلب المنز لة والجلالة والكرامة، وقلَّة الحِرس في طلب الحاجات فيها، والاشتغالُ ا بطلب العلم ، والعبادة ُ بالصوم والصلاة مع أبناء الجنس ، وترك ُ الحُـُلـُطةِ في الراغبين فيها من ابنائها ، والتَّفرَّهُ في الحلوات ، وكثرة ُ ذكر الموت وفناء نعيم الدنيا وزوال مُلكها ، والنظر ُ إلى آثار القرون الماضية ، والاعتبار ُ بها ، والدُّورِ الحربة والمنازلِ الدارسة العافيةِ للأمم الحاليـة ، والنظر ُ في كتب الحكماء وأخبار سير ِ الملوك الماضية ، والتفكّر ُ في الأمثالِ المضروبة على أُلسنة الحكماء ذه ي التَّجربة في وصفهم الدنيا واعتبارهم تصاريف الزمان ونوائبَ الحِدْثان ، والتيقُن بأمر ِ المعاد، وشدّة الاشتياق إلى نعيم الآخرة دارِ القَرارِ مع الأبرار من النبيّين والصّدّيقين والشهداء والصالحين ، وحَسنن أولئك رفيقاً ، .

وأما التي يحتاج إليها من هذه الحيصال والأخلاق والشرائط خُلفاء واضع الناموس ، وهم طائفتان ، إحداهما خُلفاؤه في المُلك والرّياسة في أمود الدنيا والتدبير والسياسة في حفظ ظاهر أحكام الناموس على أهله ، فقد أفردنا له رسالة ، إذ كان هذا الباب يحتاج إلى خطئب طويل وشرح كثير . وأما خلفاؤه في أسرار أحكام الناموس الذين هم الاثبة المهديّون والحلفاء الراشدون فقد بيّنا أخلاقهم وخيصالهم وشرائطهم وعلومهم ومعارفهم وطرائيقهم في إحدى وخمسين رسالة عملناها ودوّنها ، وهذه الرسالة واحدة منها ؛ فقم أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وإيّانا بروح منه ، بالعمل بواجبها ، والقيام محقتها ،

وأخبر جميع إخراننا حيث كانوا في البلاد بما في هذه الرسالة والرسائل الأخر ، إذ الدال على الحير كفاعله .

وقد بيناً بما ذكرنا طرفاً من خصال صاحب الناموس وحُكم أتباعه معه في حفظهم أركان الناموس، وتصاديف أحوالهم في الدنيا، فنريد أن نذكر طرفاً من كيفية أحوالهم في الآخرة وتصاديف أحكامها، إذ كان هذا هو الغرض الأقصى في وضع النواميس الالهية وسُنَن الديانات النبوية.

فاعلم يا أُخي بأن لكلِّ شيء من الموجودات في هذا العالم ظاهراً وباطِّناً، وظواهر الأمور قشور وعظام ، وبواطنها لـُب ومُخ ، وان الناموس هو أُحــد الأُشياء الموجودة في هذا العالم منذ كان النــاس ، وله أحكام وحــدود " ظاهرة بيِّنة " يعلمها أهل الشريعة وعلماء أحكامها من الخاص" والعام ، ولاحكامه وحدوده أسرار وبواطن ُ لا يعرفها إلاَّ الحواص ُ منهم والراسخون في العلم . واعلم يا أخي بأن الناموس و'ضيع لصلاح الدين والدنيا جميعاً ، وأن الدنيا والآخرة هما داران متقابلتان، واسماهما مُضادًّان، ومعناهما وحقيقتُهما وصفتهما مختلفات متضادًات ، احداهما كالقشرة وهي الدنيا ، والأخرى كاللُّب وهي الآخرة، ولهما أهل وبنون ، ولأهلهما وبنيهما صفات وأخلاق وسجايا وأعمال متخالِفات متضادّات، نحتاجُ ان نشرحَها ونُـفْصُّلها ونذكـُرَ الفَرْق بينها وبين حقيقتها ، ونميز بين أهلها ، ليعلُّمُها ويعر فَهَا كُلُّ من أراد أن يفهمه ، ويريد ُ هذا العلم ، إذ كان هو من أشرف العلوم وأجـل ً المعارف التي يتعاطاها الناس من سائر العلوم ، فنقول : أما الدنيا فاسمها مشتق من الدُّنوُّ والقرب ، والآخرة من التَّأخُّر ؛ وأما حقيقتُهما ، فالدنبا هي تصاريفُ ا أمور تجري على الانسان من يوم ولادة الجسد إلى يوم الممات الذي هو ولادة ُ النفس ومفارَقتُها إياه ، والآخرة ُ هي تصاريف ُ أُمور تجري على الإنسان من يوم الممات ومفارقة النفس الجسَدَ إلى ما بعدَها أبد الآبدين ودهر الداهرين . واعلم يا أُخي بأن الله ، جل ثناؤه ، سمَّى الحياة الدنيا عَرَضاً ومتاعاً إلى

حين ، لأن كون الانسان في الدنيا عارض عَرَضَ في طريق الآخرة ، ولم يكن القصد والغرض المنقام فيها، كما أن الغرض في الكون في الرحم لم يكن الغرض والقصد طول المكث والمنقام هناك ، ولكن طريقاً وجوازاً إلى الدنيا ، فكذلك كُون النفس في هذا الجسد هو سفينة " ومركوب" ومُعبّر" إلى الدار الآخرة ، وذلك انه لم يكن الورودُ إلى الدنيا دون الكون هنالك زماناً لتتميم بِننية الجسد، وتكميل صورته كما بيّنتًا في رسالة مسقَط النُّط فة، فهكذا أَيضاً حُكمُ المكث في الدنب والكون فيها زماناً هو طربق ﴿ وجواز الله ما بعدها ، وذلك انـه لم يكن الورود إلى الدار الآخرة دون الجوازِ على الدنيا والكون فيها زماناً مـا لكيا تتيم أحوالُ النفس وتكمُلَ فَضَائِلُهُا ، كَمَا بَيِّنًّا فِي رَسَالَةٍ الْانْسَانُ عَالَمٌ صَغَيرٌ ، ورَسَالَةٌ حِكْمَةِ المُوت . ولهذا المعنى الذي ذكرناه ووصفناه قيل في الخُـُطــَب على المنابر في الأعياد والجُهُمُعات : اعلموا أيهـا الناس انكم إنما خُلِقتم للأبد ، ولكن من دار إلى دار تُنقَلون ، ومن الأصلاب إلى الأرحام ، ومن الأرحام إلى الدنيا ، ومن الدنيا إلى البرزخ ١ ، ومن البرزخ إلى الجنة أو إلى النار ، كما ذكر الله ، عز" وجل ، بقوله : ﴿ أَفْحَسِبُمْ أَمَّا خُلَقْنَاكُمْ عَبَثًا ﴾ وأَنكم إلينا لا تُـرُجَعُون ؟ ﴾ وقوله : ﴿ يُرِيدُونَ عُرَضَ الدِنيا ﴾ واللهُ ثيريد الآخرة ﴾ وقوله ﴿ تلك الدارُ الآخِرة ' نجعلها للذين لا يريدون عُلـُو الله في الأرض ولا فساداً ، وآيات كثيرة في القرآن في التزهيد في الدنيا ، والترغيب في الآخرة ، مثل فوله تعالى : ﴿ وَإِنَ الدَّارَ الآخَرَةَ لَمِي الحِيوَانُ ٢ لُو كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ يعني أبناء الدنيا لرغيبوا فيها أكثرَ وحرصوا في طلبها أشد ، ولكنهم عنها غافلون ساهون جاهلون، لا يدرون ما هناك من النعيم واللذات والسرور والفرح والراحة ، كما ذكر

البرزخ: الحاجز بين الدنيا والآخرة، تدخله الارواح بعد الموت، وتبقى فيه الى يوم
 القيامة .

٢ الحيوان : الحياة .

الله ، عز" وجل"، واختصر بقوله : « فيها ما تشتهيه الأنفُس و تسكنه الأعين ، وأنتم فيها خالدون » ؛ فلما جهل أبناء الدنيا أمور الآخرة ، وغفلوا عنها ، اشتغلوا عند ذلك بطلب الدنيا ونعيمها ولذاتها وشهواتها ، وتمنّوا الحلود فيها ، لأنها محسوسة لهم ، يشهدونها ، وتلك غائبة " عن إدراك الحواس" ، فتركوا البحث عنها ، والرغبة فيها ، والطلب لها ، وإليهم أشار بقوله ، جل " ثناؤه : ورضُوا بالحياة الدنيا واطمأنوا بها ، والذين هم عن آياتنا غافلون » .

واعلم يا أخي بأن الله ، جل ثناؤه ، سبّى الدار الآخرة الحيوان ، لأنها عالم الأرواح ومعدن النفوس ، والدنيا عالم الأجسام ، وجواهر الأجسام موات بطبائعها ، وانجا تكسيها الحياة النفوس والأرواح بكونها فيها ومعها ، كما تكسب الشمس الهواء النور والضاء بإشراقها عليه ، وفيه الدليل على ان النفوس هي التي تكسب الأجساد الحياة بكونها معها ، وما يرى من حال الأجساد قبل الموت من الحيس والحركة والشعور والأصوات والتصاريف وكيفية فقدانها ذلك عند الموت الذي ليس هو شيئاً سوى مفارقة النفس الجسد ، مما لا خفاء به عند كل عاقل منصف بعقله في مروجبات أحكامه .

واعلم يا أخي بأن أكثر الناس من أتباع واضعي الناموس وأنصارهم مُقرِّون بالآخرة مؤمنون بها ، ولكنهم لا يعرفون ماهيتنها ، ولا يدرون ما حقيقتها ولا كيفيتنها ولا أبنييتها، ولا متى وقت الوصول إليها ؛ وهكذا أيضاً كثير من المتفلسةين مُقرِّون بعالم الأرواح وجواهر النفوس، ولكن أكثر هم أيضاً لا يدرون كيف الطريق نحوها ، ولا كيف الوصول . وقد بيننا نحن في رسائلنا الناموسية والعقلية ما محتاج إليه كلا الفريقين جميعاً في هذا المعنى . وإذ قد تبين بما ذكرنا ما الدنيا وما الآخرة فنقول الآن إن الناس كليم أبناء الآخرة وأهلها، ولكنهم ينقسون في الآخرة قسمين اثنين ، كما هم في الدنيا قسمان اثنان : سعداء وأشقياء ، فأما سعداء بني الدنيا وأشقياء هم معروفون ولسنا نحتاج إلى ذكرهم ، إذ كان

هذا هو مشاهَد ، ولكن الذي نحتاج أن نذكره علامات سمداء أبناء الآخرة وأخلاقهم وأعمالهم ، إذ كان هذا أمراً خفياً لا يُعلم إلا بعد الوصف والشرح والدليل والعلامات .

# فصل في انقسام الناس في السعادة أربعة أقسام

اعلم يا أخي أن الناس ينقسبون في سعادة الدنيا والآخرة وشقائهما أربعة أقسام: فمنهم سعداء في الدنيا والآخرة جميعاً ، ومنهم أشقياء في الدنيا أشقياء في ومنهم أشقياء في الدنيا أشقياء في الآخرة .

فأما السعداء في الدنيا والآخرة جبيعاً فهم الذين وفرُ حظتُهم في الدنيا من المسال والمتاع والصحة ، ومُكتنوا فيها ، فاقتصروا منها على البُلغة ورضوا بالقليل ، وقنيعوا به ، وقد موا الفضل إلى الآخرة ذخيرة لأنفسهم ، كما ذكر الله تعالى بقوله : « وما تُقد موا لأنفسكم من خير تجدو عند الله ، وقال الله سبحانه : « ووجدوا ما عبلوا حاضراً » وآيات كثيرة في القرآن في هذا المعنى .

وأما سعداء أبناء الدنيا وأشقياء أبناء الآخرة فهم الذين وفر حظتهم من متاهها ومكتنوا منها وارتقوا فيها ، فتمتعوا وتلذ ذوا وتفاخروا وتكاثروا ، ولم يتعظوا بزواجر الناموس ، ولم ينقادوا له ، ولم يأتمروا لأمره ، وتعد واحدوده ، وتجاوزوا المقدار ، وطفوا وبغوا وأسرفوا ، والله لا يجب المسرفين ، وهم الذين أشار إليهم بقوله ، جل ثناؤه: وأذ هبته طيبانيكم في حياتكم الدنيا ، واستمتعته بها ، إلى آخر الآية . وقال : و من كان يريد الحياة الدنيا نوية منها وما له في الآخرة من نصيب، وآيات كثيرة في القرآن في وصف هؤلاء .

وأما أشقياء الدنيا وسعداء الآخرة فهم الذين طالت أعمارهم فيها، وكثرت مصائبهم في تصاريف أيلها ، واشتدت عنايتهم في طلبها ، وفنيت أبدانهم في خدمة أهلها ، وكثرت همومهم من أجلها ، ولم يحظوا بشيء من نعيمها ولذاتها ، وائتمروا بأوامر الناموس ، ولم يتعدوا حدوده ، وقد ذكر الله ذلك في آيات كثيرة من القرآن : « إنما يوفئى الصابرون أجرهم بغير حساب ».

وأما أشقياء الدنيا والآخرة فهم الذين 'مجنسوا حظهم من الدنيا ولم يُمكننوا منها وشقُوا في طلبها ، فعاشوا فيها طول أعمارهم بأبدان متعوبة ونفوس مهمومة ، ولم ينالوا خيراً ، ثم لم يأتمروا بأوامر الناموس ، ولم ينقادوا لأحكامه ، وتجاوزوا حدوده ، ولم يتعظوا بزواجره ، ولم يعملوا في عمارة بنيانه ولا في حفظ أركانه ، فهم الذين خسروا الدنيا والآخرة جميعاً ، ذلك هو الحسران المنبن .

## فصل

وإذ قد تبيّن بما ذكرنا بأقسام عقلية أنه لا يخلو أحد من الناس من أن يكون داخِلًا في أحد تلك الأقسام الأربعة ، فنريد أن نذكر أخلاق أبناء الدنيا وطباعهم ، وأخلاق أبناء الآخرة وسجاياهم ، ليُعرف الفرق بينهم .

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن أخلاق بني الدنيا هي التي وكترتها الطبيعة في الجُبلة من غير كسب منهم ولا اختيار ولا فكرة ولا روية ولا اجتهاد ولا كُلفة ، فهم يسعون فيها ويعملون عليها مثل البهائم في طلب منافع الأجساد و دفع المضرة عنها ، كما قال الله تعالى ذكره: «يأكلون كما تأكل الأنعام ، والنار مثوى لهم . » وأما أخلاق أبناء الآخرة فهي التي اكتسبوها باجتهادهم ، إما بموجب العقل والفكر والروية ، وإما باتباع أوامر الناموس وتأديبه ، كما سنبين ، وتصير عند ذلك عادة "لهم بطول الدووب

فيها وكثرة الاستعمال لها، وعليها يجازون ويُثابون ، كما ذكر الله تعالى بقوله: « وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ، وأن سعيه سوف يُوى، ثم يُجزاه الجزاء الأونى » .

واعلم يَا أَخِي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأنك إذا أنعمت النظر بعقلك، وفكرت برويَّتك ، وتأمَّلت أوامر النياموس ونواهيه وأحكامه وحدوده وترغيبه وترهيبه ووعده ووعيده وزجره وتهديده ، عرفت وتبيّنت أن أكثر أوامره هي بخِلافُ ما في طباع الناس، ونواهيه عما هو في الجــَبلة مركوز من تركُّب الشهوات ، أو طلب الرَّاحة والنَّعيم والتَّلذُّهُ ، ومـا هو مركوز ٌ في الجبلة ؛ وذلك انه أمر بالصيام وترك الأكل والشرب عند شدَّة الجوع والعطش ، وبالطهارة عند البر د ، وبالقيام في الصلاة وترك النوم على الفراش الوطىء، وبالمواساة عند القلَّة وشدَّة الحاجة، وبالتعفُّف عند هيجان الشهوة، وبالحلم عند سُورة الغضب ، وبالشجاعة عند المخاوف ، وبالعفو عند المقدرة ، وبالمدل عند الحكومة ١ ، وبالصبر عند الشدائد ، وبالرضى عند مَرَّ المقادير ، وبجسن العزاء عند المصائب، وبالاجتهاد والتشمير عند الكسل، وبصدق القول عند شدَّة الحوف منه ، وبالسخاء عند شدَّة الفقر ، وبوفاء العهد عند المغيب ، وبالزُّهد في الدُّنيا عند التمكُّن منها ، وما شاكل هذه الأفعال والأعمال والأخلاق والسجايا التي في الجبلة خلافها، وفي الطباع مركوز ٌ غيرها، و'يروى في الحبر أن سُئل رسول الله ، صلى الله عليه وآله ، عن معنى قول الله عز" وجل : ﴿ خُذُ العَفُو ﴾ وأُمُر ْ بالعُر ْ ف ، وأعرض عن الجاهلين » ، فقال : جَمَع في هـذه الآية مكارم الأخـلاق ، وهي سبعة : عفو ُك عمن ظلمك ، وإعطاؤك من حَرَمك، وصلتُك لمن قطعَك، واحسانُك إلى من أساء إليك، ونصيحتك لمن غشُّك ، واستغفار ُك لمن اغتابك ، وحلمُك عمَّن أغضبك.

١ الحكومة : القضاء .

واعلم يا أخي بأن هذه هي أمّهات أخلاق الكرام من أولياء الله الذين أشار اليهم بقوله: «وعبادُ الرحمن الذين بمشون على الأرض هُو ْنَا ١ ﴿ إِلَى آخَر الآية ، وقوله : « رُحماء بينهم تراهم رُ كُمّاً سُجّداً ﴾ وهي أخلاق الملائكة الذين أشار اليهم بقوله جلّ ثناؤه : « الذين مجملون العرش ، ومن حوله ﴾ الآية .

انظر الآن يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، إلى ما ذكرناه من أخلاق الكرام، وتفكر فيها إن كنت تريد أن تكون من أولياء الله وأهل جنّه، ومن حزب ملائكته الكرام البررة؛ فاقتد بهم وتخلئق بأخلاقهم باجتهاد منك ورويّة ، وعناية شديدة ، وكثرة استعمال لها ، وطول دربة بها ، لتصير لك عادة وطبيعة وجبلة مركوزة، وتبقى في نفسك مصورة عند المفارقة، ودع اخلاق إخوان الشياطين وجنود إبليس أجمعين ، واعلم علماً يقيناً بأن ليس يصحب الإنسان بعد الموت عند مُفارقة النفس الجسد ، ويبقى معه من كل ما يلك في الدنيا من المال والأهل والمتاع، إلا ماكسبت يداه من هذه الأخلاق والأعمال المُشاكلة لها ، والعلوم والمعارف والآراء التي اعتقدها وأضرها كما قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم : انما هي أعمالكم ترد اليكم . وقال الله ، جل ثناؤه : « ووجدوا ما عبلوا حاضراً » .

واعلم يا أخي بأن أخلاق بني الدُّنيا وسجاياهم الما جُعِلت طبيعة مركوزة في الجبلة، لأنهم وردوا إلى الدُّنيا جاهلين غير مستعدين لها، فأزيجت عِللهم في ذلك . فأما أبناء الآخرة فصارت أخلاقهم مُكتَسبة مُعتادة ، لأنهم أزيجت عِللهم قبل ورودهم إلى الآخرة ، بما أعلموا بها وأخبروا عنها وبشروا بها وأنذروا منها وجدُّوا في طلبها ، وأوضِح لهم طريقها وأزيجت عِللهم فيا يجتاجون اليه من البيان والاستطاعة والقدرة والهداية والأمر والنهي والوعد والوعيد والترغيب والترهيب وما شاكل ذلك بما هو بيّن واضح في أحكام

١ هوناً : اي بسكينة وتواضع .

النواميس وحدودها، وفي مُوجبات العقول وقضاياها، لثلاً يكون للناس على الله حُجَّة بعد الرسل والعقول المركوزة . وإذ قد تبيَّن بما ذكرنا ما العلَّةُ ' وما السبب ُ في كون أخلاق أبناء الدُّنيا مركوزة " في الجبلة ، وأخلاق أبناء الآخرة مكتسبة معتادة ، فنريد أن نبيّن أن من الأخلاق المكتسبة ما هي مذمومة وما هي محمودة ، وان المحمودة منها ما هي بمُوجب العقل وقضاياه ، ومنها ما هي بموجب أحكام الناموس وأوامره، وهكذا حُسُكُمُ المذمومة منها. واعلم يا أُخي بأن كل عاقبِل ذكيِّ القلب إذا نظر بعقله وتفكُّر برويَّتــه في أحوال الناس ، وميَّز بين طبقاتهم ، واعتبر تصاريف أمورهم في دنياهم ، عَرَف وتبيَّن له بأن منهم خاصًّا وعامًّا وملوكًا وسُوقة ، ويعلم ويتبيَّن له بأن أخلاق الملوك وسجماياهم وآداب أتباعهم ومن يصحبهم وينادمهم خملاف أُخلاق العامة والسُّوقة ؛ ويعلم بأن لا يُترَك أحدٌ من العامَّة والسُّوف أن يدخُل إلى مجالس الملوك إلاَّ بعد أُدبٍ وعلم وسكون ووقار وهيبة وجلالة ، فيكون في هذا دلالة له ، فيعلم أنه لا يُمكِن أحداً من الناس ولا يليق بِ وَلَا يُثِقُ أَن يُصِعِد إِلَى مَلَكُوتِ السَّمُواتِ وَسُعَةِ الْأَفْـلاكِ وَالدَّخُولُ فِي زُمْرَةَ المَلائكة إِلاَّ بعد عناية شديدة في تهذيب نفسه واصلاح أخلاف وصِحَّة اعتقاده وحقيقة معلوماته ، فيجتهد عند ذلك في إصلاح مـا هو فاسد منهـا ، ويتجنب ما هو مذموم مجسب ما تُوجِبه قضيَّة 'عقله ، ويؤدِّي إليه اجتهاده كما هو مذكور في كتب السياسة الفلسفية .

واعلم يا أخي انه لما لم يكن في مكنة كل عاقل أن يفعل ما وصفنا ، إذ كان مجتاج فيه إلى عناية شديدة ومجث دقيق ونظر قوي "، خفق الله تعالى ذلك عليهم ، وبعث واضعي النواميس الإلهية مؤيدين مع الوصايا المكرضية ، وأمرهم بامتثال أمرهم ونهيهم ، فبنوا لهم الهياكل والمساجد والبييع ومواضع الصلوات وبيوت العبادات ، وأمروهم بالدخول إليها بعد طهارة ونظافة ولبس الزينة بسكينة ووقيار وأدب وورع وخشوع وتسبيح واستغفار ، وترك

أشاء كانت مباحة للم ، وجائزاً أن يفعلوها في بيونهم وأسواقهم ومجالسهم وطئر ُقابِهم: كل ُ ذلك ليكون دلالة لكل عاقل فهم انه هكذا ينبغي ان تكون سيرة ُ من يريد أن يدخل الجنة ويعر ُج بروحه إلى ملكوت السموات، طول عمره وأيام حياته كلمها، لتصير عادة له وجبلة وطبيعة ثابتة ، فيستحق ويستاهل أن يعر ُج بروحه إلى هناك كما ذكر الله تعالى بقوله : « إليه يصعد للكلم ُ الطيب ُ ، والعمل ُ الصالح ُ يرفعه ، يعني روح َ المؤمن . فإذا تفكر كل عاقل فيما يسمع من الحطب على المنابر في كل الديانات والميلل في الأعياد والجنهات ، تبيئن له حقيقة ما قلنا وصحة ما وصفنا .

واعلم يا أخي أن لواضعي النواميس وصايا كثيرة "مفنّنة"، لأن دعوتهم عُموم "للخاص" والعام جميعاً، وهم، أعني أتباعهم، مختلفو الأحوال، فبيّنوا لكل طبقة ما ينبغي ويصلّح لها، ولكن الذي عمّهم كلمّهم هي الدعوة إلى الإقرار بما جاؤوا به والتصديق لهم بما خبّروا عنه من الأمور الغائبة، علم ذلك أتباعهم أو لم يعلّموا، هذا هو الإيمان كما قال تعالى: «يا أيها الناس إني رسول الله الليم جميعاً » فآمنوا بالله ورسوله . ثم أمرهم بعد هذا بأشياة، ونهاهم عن أشياء كثيرة هي معروفة معلومة عند علماء أهل الشريعة وفقهائهم، ولكن آخِر ما ختمها به قوله: «واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ثرفقي الحبر أن هذا ترفقي كل نفس ما كسبت وهم لا ينظلمون » ويروى في الحبر أن هذا آخِر ما نزل من القرآن .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن أوامر الله تعالى لعباده ماثلة " لأوامر الملوك ، وذلك ان من سُنّة الملوك والحلفاء وكثير من الرؤساء ، ومن آدابهم انهم إذا تفرّس أحدهم في أحد أولاده أو عبيده النجابة والفلاح ، عني به أفضل عنابة ، في تعليمه وتأديبه ورياضته ، وحماه من اللعب واللهو والانهماك في الشهوات ، ونهاه عن ترك الآداب ، وسُوء الأخلاق وما لا يليق بأخلاق الرؤساء والعقلاء والأخيار : كل ذلك ليتخرّج

ويكون مهذّباً متهيئاً لقبول ما يراد منه أن يكون خليفة لمولاه ومكان أبيه في الرياسة والمـُلك ، وهكذا كان تأديب الله تعالى لأنبيائه ورسله وأوليائه من المؤمنين فيا أمرهم به من اتباع رضوانه ، ونهاهم عنه من اتباع هوى أنفسهم كما قال تعالى : « وأما من خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى ، فان الجنة هي المأوى وهكذا أيضاً ان كثيراً من أولاد الملوك وعبيدهم إذا أحس من أبيه أو مولاه ما ذكرنا ، أخذ نفسه بامتثال أمره ونهيه وترك شهواته وانتباع هواه : كل ذلك لما يرجو من الأمر الجليل والحطب العظيم ، فهكذا حُهِم أولياء الله من المؤمنين الذين يرجون لقاء الله ..

وأما المنتخلفون والمدابير المن أولاد الملوك والرؤساء وعبيد الأشقياء الذين لا يَرجون ما يوعدون ، فهم لا يقبلون ما يؤمرون ولا يسمعون ما يقال لهم ، ولا يفكرون فيا يقال من الترغيب والترهيب ، بل يسعون ليلهم ونهار هم في طلب شهواتهم وارتكاب هوى أنفسهم ، فلا جَرَمَ أنهم يُعرَمون ما ينال إخوانهم من الرياسة والأمر والنهي والسلطان والعز والكرامات . فأما هؤلاء المدابير من أولاد الملوك فيلا يتصليحون لشيء غير أن يكونوا رهائ عند أعدائهم أو منعتقلين عند إخوتهم ، فهكذا يا أخي حكم الكافرين والمنافقين والفاسقين في الآخرة ، يُعر مون ما ينال المؤمنين من الكرامات والقرب والمراتب والمراتب والدرجات والسرور واللذات ، عنوبة المم لما تركوا من وصة ربهم ، وارتكبوا هوى أنفسهم ، وضلوا عن الهدى ، وحروا الثواب والجزاة كما قال الله تعالى : « أفرأيت من اتخذ المه هواه ، وأضلته الثواب والجزاة كما قال الله تعالى : « أفرأيت من اتخذ المه هواه ، وأضلته الله على علم ، وختم على سمعه وقلبه ، وجعل على بصره غيشاوة ، الآية .

وإذ قد تبيّن بما ذكرنا أن تأديب الله للمؤمنين بماثِل لتأديب الملوك لأولادهم، فنقول: اعلم يا أخي أن وعده ووعيده وعذابه للكافرين والمنافقين

١ المدابير : جم مدبار ، والفعل أدبر .

والفاستين بماثيل لوعيد الطبيب المشفيق الحكيم لولده الجاهل العليل ، كما بينتا في رسالة الآلام واللذات . وقد ذكر الله وعده للمؤمنين ووعيده للكافرين والمنافقين في القرآن في نحو من ألف آبة مثل قوله تعالى : « وعد الله المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتيها الأنهار» الآبة. وإنما جعل الله ، جل ثناؤه ، ثواب المؤمنين الجينان ونعيم الأخرة ، لأن الإيمان خصلة تجمع فضائل كثيرة ملكية ، وشرائط كثيرة عقلية ، فللمؤمنين علامات يُعر فون بها ويتميزون عن الكافرين والمنافقين . وقد بينتا طرفاً من هذا العلم في رسالة الإيمان وخيصال المؤمنين، ولكن نحتاج أن نذكر في هذه الرسالة طرفاً منها ليكون تذكراً وموعظة للغافلين، كما أمر الله تعالى بقوله : « وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين » .

### فصل

اعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، أن خَواص عباده المؤمنين المستبصرين يعاملون الله ، جل ثناؤه ، بالصدق واليقين ، ومجاسبون أنفسهم في ساعات الليل والنهاد فيا يعملون ، كأنهم يشاهدون الله ويرونه ، فيجدون ثواب أعمالهم ساعة ساعة لا يتأخر عنهم لحظة واحدة ، وهي البشرى في الحياة الدنيا ، قبل بلوغهم إلى الآخرة ، ويرون جزاء سيئاتهم أيضاً يَعقُب أفعالهم ، لا يخفي عليهم إلا قليل ، وإليهم أشار بقوله ، جل ثناؤه: «إن الذين اتقوا إذا مسهم طائيف من الشيطان تذكروا ، فإذا هم مبصرون ، وبقوله تعالى : «إن عبادي ليس لك عليهم سلطان ، وقال : «إلا عبادك منهم المنخلصين ، وآيات كثيرة ذكرها بمدحهم وحسن الثناء عليهم ، وهم أعرف الناس بالله وأحسنهم معاملة " معه .

وذكروا أن واحداً منهم اجتاز يوماً في بعض سياحته براهب في صومعة له على رأس تل" ، فوقف بإزائه ، فناداه : يا راهب ! فأخرج رأسه إليه من

صومعته وقال : من هذا ? قال : رجل من أبناء جنسك الآدَميّين . قال : فما تريد ? قال : كيف الطريق إلى الله ? قال الراهب : في خلاف الهوى . قال له : فسا خير الزاد ? قال : التقوى . قال : ليم تباعدت عن الناس وتحصينت في هذه الصومعة ? قال : مخافة على قلبي من فيتنتهم وحذراً على عقلي الحيرة من سنوء عشرتهم ، فطلبت واحة نفسي من منقاساة مداراتهم وقبيح أفعالهم ، وجعلت منهملتي مع ربي فاسترحت منهم .

قال: فأخبرني كيف وجدتهم ? قال: أسواً قوم وأشر أصحاب ، ففارقتهم . قال: فكيف وجدتم ، يا معشر أتباع المسيع ، معاملتكم مع ربكم ? فاصد قي القول ودع عنك تزويق الكلام وزخارف الألفاظ . فسكت الراهب متفكراً ثم قال: أسواً معاملة تكون . قال له: وكيف ذلك ? قال: لأنه أمرنا بكد الأبدان ، وجهد النفوس ، وصيام النهاد ، وقيام الليل ، وترك الشهوات المركوزة في الجبلة ، ومُخالفة الهوى الفالب، وجاهدة العدو المنتسلط ، والرضي بخشونة العيش ، والصبر على الشدائد والبلوى ، ومع هذه كلها جعل الأجر نسيثة ، في الآخرة بعد الموت ، مع بعد الطريق وكثرة الشكوك والحيرة ، فهذه حالتنا في معاملتنا مع ربنا ؛ فغبرني عنكم ، يا معشر أتباع أحمد ، كيف وجدتم معاملتكم مع ربكم ? قال : غير معاملة تكون وأحسنها .

قال الراهب: صفيها لي. قال له: انه أعطانا سُلَــَفاً ٢ كثيرة ، ومواهب جزيلة لا تُنحص فنون أنواعها من النَّعَم والإحسان والأفضال ، فنحن ، ليلنا ونهارنا، نتقلَّب في أنواع من نِعَمه وفنون من آلائِه ما بين سالف مُعتاد، وآنِف ٣ مُستفاد ، وخالف منقاد . قال الراهب : كيف خُصِصْتم بهذه

١ النسيئة : التأخير الى اجل معلوم .

٧ السلف : جمع السلغة ، وهي ما يمجّل الرجل من الطمام لضيوفه ليتمللوا به قبل النداء .

٣ الآنف: القرّيب الوقت.

المعاملة دون غيركم والرب واحد ? قال : أمَّما النعبة والإحسان والافضال فعموم للجميع ، قد عمَّتنا كلمَّنا ، ولكن نحن خصصنا مجسن الاعتقاد وصعة الرأي والإقرار بالحق والإيمان والتسليم ، فو فقنا لمعرفة الحقائق لما أعطينا بالانقياد والإيمان والتسليم وصدق المعاملة من محاسبة النفس ، وملازمة الطريق ، وتفقّد تصاديف الأحوال الطارئة من الغيب ، ومراعاة القلب بما يَرِد عليه من الحواطر والوحي والإلهام ساعة بساعة .

قال الراهب : زدني في البيان . قال : نعم ، اسمَع ما أقوله ، وافهمه ، واعقيل ما تَفهم ، أن الله ، جل ثناؤه ، لما خلق الإنسان من طين ولم يكن شيئًا مذكورًا ، وجعل نسله من سُلالة ماء مَهينِ ، ثم جعله نـُطفة ً في قرارٍ مكين ، ثم قلسُّبه حالاً بعد حال تسعة أشهر ، إلى أن أخرجه من هناك ، خُلُقَ سُوبِنَّا بِنَية صحيحة "، ﴿ صورة " تامة "، وقامة منتصبة ، وحواس الله سالمة . ثم زوَّده من هناك لبناً لذيذا خالصاً سائغاً لــَـذَّة الشاربين حولين كاملين ، ثم ربًّاه وأنشأه وأنماه بفنون من لُطفه وغرائب من حكمته ، إلى أن بلُّغه أشُدُّه واستوى ، ثم آتاه حُكمُماً وعلماً ، وقلباً ذكيًّا ، وسمعاً دقيقاً، وبصراً حادًاً، وذوقاً لذيذاً، وشمّاً طيباً، ولمساً ليّناً، ولساناً ناطقاً، وعقلًا صحيحاً ، وفهماً جيداً ، وذهناً صافياً ، وتمييزاً وفكراً وروبة ومشيئة واختياراً ، وجوارح طائعة ، ويدين صانعتين ، ورجلين ساعيتين ؛ ثم علمه الفصاحة والبيان والخطُّ بالقبلم ، والصنائع والحِرَف والزَّراعة والبَّيع َ والتُّجارة والتصرُّفَ في المُعاشِ وطلبَ وجوه المنافع ، واتخاذ البُنيان ، وطلبَ العِزِّ والسُّلطانِ والأمرِ والرِّياسةِ ، والتدبير والسياسة ؛ وسَخَّر له ما في الأرض جميعاً من الحيوان والنبات والمعادن ، فغدا مُتحكِّماً عليها تحكم الأرباب، ومتصر"فاً فيها تصر"ف المثلاك ، مُتمتّعاً بها إلى حين . ثم أراد الله ان يزيــده من إحسانه وفضله وجُوده وإنعامــه شيئًا آخَرَ أشرفَ وأجلُّ مما عدَّدنا وذَّ كرنا، وهو ما أكرم اللهُ به ملائكته، وخالصَ عباده،

وأهل جنته من النعيم الذي لا يشوبه نـقص ولا تنغيص ، إذ كان نعيم الدنيا مَشُوباً بالبؤس ، ولذاتمُها بالآلام ، وسرورُها بالحِزن ، وراحتُها بالنَّصَب ، وعِز"تُهَا بالذُّل ، وصَفو ُها بالكدر ، وغِناها بالفقر ، وصحتُها بالسُّقم ؟ وأهلهُا فيها مُعذَّبُون في صورة المنعَّمـين ، مفتمُّون في صورة المفبوطين ، مغرورون في صورة الواثقين ، مُهانون في صورة المكرَّمين ، وَجَلُّون غيرُ مطمئنين ، خائفون غير آمنين ، مترددون بين الأضداد ، من نور وظلمة ، وليل ونهار ، وشتاء وصيف ، وحَرّ وبرد ، ورَطُّب ويابس، ونوم ويَقظة ، وجوع وشبع ، وعطش ورَيّ ، وراحـة وتعب ، وشباب وهَرَم ، وقوة وضُعف ، وحياة وموت ، ومــا شاكل ذلك من الأمور التي أهلُ الدنيا وابناؤها مترددون بينها ، متحيّرون فيها ، مدفوعون إليها . فأراد ربّك أن يُخلصهم من هذه الآلام المَـشُوبة باللذات ، وينقلُمَهم منها إلى نعيم لا بؤسَ فيه، ولذة لا يشوبها ألم، وسرور بلا حزن، وفرح بلا غمرٌ، وعزرٌ بلا 'ذلرٌ، وكرامة بلا هُوان، وراحة بلا تعب ، وصفو ٍ لا يخالطه كَدَرْ ، وأمن بلا خوف ، وغنى بلا فقر ، وصحّة بلا سُقم ، وحياة بلا موت ، وشباب بـلا هَرم ، ومودّة لازمة ، ونور لا يشوبه ظلام ، ويقظة بلا نوم ، وذكر بلا غَفلة ، وعلم بلا جهالة ، وصداقة بلا عداوة بين اهلها ، ولا حسد ولا غَيْبة ، اخواناً على سُرُر متقابلين ، آمنين مطمئنين أبد َ الآبدين ودهر َ الداهرين . ولما لم يُمكن أن يكون الإنسان هناك بهذا الجسد الفاني والجسم الثقيل المُستحيلِ الطويـلِ العريض العبيق المُظلمِ المركّبِ من أُجزاء الأركان المتضادة ، المؤلفة من الاخلاط الأربعة ، إذ كان لا يليق بمن هذه سبيلُه من تلك الأوصاف الصافية والأحوال الباقية ، اقتضت العناية ُ بواجب حكمة الباري ، جلَّ ثناؤه ، أن ينشأ نشوءاً آخَر ، كما ذكر الله ، جلُّ ثناؤه ، بقوله: ﴿ وَلَقَدَ عَلِيمَمُ النَّشَأَةُ الْأُولَى ﴾ فلولا تذكرون ﴾ يعني النشأة الأخرى. وقال: ﴿ وَنُـنْشِبُكُمْ فِيهَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وقال: ﴿ ثُمَّ اللَّهُ يَنْشَىءُ النَّشَّأَةُ الآخِرة. ﴾

فبعث بلطف أنبياء ورسله يُوغتبونهم فيها ، ويد لونهم على طريقها كيا يطلبُوها ويكونوا لها مستعدين قبل الورود إليها ، ولكي يُسهل عليهم منارقة ما ألغُوا من الدنيا من شهواتها ولذاتها ، وتخف عليهم شدائد الدنيا ومصائبها ، إذ كانوا يرجُون بعد ها ما يَغمرها ويمعو ما قبلها من نعيم الدنيا وبؤسها ، ويُحذرونهم أيضاً التواني في طلبها كي لا يفوتهم ما وعدوا به ، فإنه من فانته فقد خسِر الدنيا والآخرة جبيعاً ، وضل ضلالا بعيداً ، وخسر خسراناً منيناً . فهذا رأينا واعتقادنا يا راهب في معاملتنا مع ربننا ، وبهذا الاعتقاد طاب عيشنا في الدنيا وسهل علينا الزهد فيها ورف علينا الزهد فيها وخف علينا كد العبادة ، فلا نهس بها ، بل نرى أن ذلك نعبة وكرامة وغز وشرف، إذ جعلنا أهلا ان نذكر ، وإذ هدى قلوبنا وشرح صدورنا ونور أبصارنا لما عرقنا من كثرة إنعامه وفنون ألطافه وإحسانه .

قال الراهب: جزاك الله خيراً من واعظ ما أبلَّغَـه، ومن ذاكر إ إنعاماً ما أحسنَه، ومن هاد رشيد ما أبصَرَه، وطبيب رفيق ما أحذَقه، وأخ ناصع ما أشفقه!

#### فصل

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن الأمور الطبيعية محيطة بنا ومحتوية على نفوسنا كإحاطة الرّحيم بالجنين، وكإحاطة قيشرة البيضة بمُحمّها : كل ذلك حرص من الطبيعة على تتميمها وتكميلها وصيانتها من الآفات العارضة، إلى أَجَل معلوم، فإذا جاءً وقت الحروج من هناك بعد تتميم البينية وتكميل الصورة، فالجنين حينتذ هو الذي يحرّك أعضاءه، ويركض برجليه،

١ المح: صفرة البيض.

۲ یرکن : بحرك.رجله ویدفع بها .

ويضرب بيديه ، حتى يخر'ق المشية ' ، وتتقطّع تلك الأوتار والرّباطات التي كانت تمسكه هناك ، ويمكنه الحروج من الرّحيم ، وكذلك أفعال الفرخ بالبيضة. فهذا قياس ودليل لكل نفس تريد فراق الدُّنيا والحروج من عالم الأجسام إلى عالم الأرواح ، وتنبيه لها على انه ينبغي لنا أن نتحر لك ونجتهد ، حتى ندفع عن أنفسنا الأخلاق الطبيعية المركوزة في الجبلة المذمومة منها ، المانعة للنفوس عن النهوض والحروج من عالم الكون والفساد إلى عالم الأفلاك ، وسعة السبوات ، ومعدن الأرواح ، ومقر النفوس .

فلما كان هذا كما ذكرناه، ولم يكن في منته إنسان أن يَعقِل هذا الأمر الجليل، ويفهم هذا الحيطب الحطير، كان من فضل الله وإحسانه وإكرامه لعباده أن بعث اليهم النبيّين والمسرسكين مؤيّدين، ليعليّموا الناس هذه الأمور، ويُعرّفوهم هذا الحيطيّب ، وينتهوهم عليه ، ويدعوهم اليه ، ويرغيّبوهم فيه ، ويحتبُّوهم على طلبه ، ويكليّفوهم الاجتهاد في نيله طوعاً أو كرهاً. وهذه من ويحتبُّوهم على طلبه ، سبحانه ، على عباده ، وعظيم إحسانه اليهم الذي عبيهم كليّهم ، ولم يخص أحدهم دون الآخر . واذ قد تبيّن بما ذكرنا أن بعض نيعم الله تعالى وإحسانه ما هي عموم للمبيع خلقيه لا مخص واحداً دون الآخر، فنريد أن نذكر ما مخص منها ونبيّن كيف يكون ذلك، ومن يستحقها ويستأهلها.

فاعلم يا أخي أن من نعم الله وإحسانه وإكرامه ما يخص به خواص من عبيده بحسب اجتهادهم وستعيهم وحُسن معاملتهم وبحر مه قوماً آخرين، عقوبة للم ، إذ كان سعيهم واجتهادهم ومعاملتهم بخيلاف سعي أولئك واجتهادهم، فهذا الباب من عدله وإنصافه بين خلقه ، إذ كان الإحسان اليهم والنعم التي هي من قبله تفض لا عليهم ، تعمم كلهم والتي يستحقونها بحسب سعيهم ويستأهلونها باجتهادهم لا يساوي بينهم فيها ، إذ لم يكونوا متساوين في العمل.

١ المشيمة : محل الجنين تخرج منه عند الولادة .

٧ المنة : القوة .

واعلم يا أَخي بأن الله ، جلَّ ثناؤه ، لما بعث أنبياءه ورسُله إلى الأمم الجاهلة الغافلة عن هذا الأمر الجليل الخطير ، لم يأمرهم ولا كلَّفهم شيئًا شاقتًا سوى ما في وُسع طاقتهم من القول والعمل والنّيّة والإضمار ؛ فأوَّل شيء أمرهم الأنبياء وطالبوهم به هوالايمان الذي هو إقرار اللسان لهم بما جاؤوا به من الأنباء والأخبار عن أمور غائبة عن حواستهم ، وترك الجعود والانكار لما ، كما ذكر بقوله جلَّ ثناؤه: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ انِّي رَسُولُ اللَّهُ البَّكُم جَمِيعاً... فآمنوا بالله ورسوله . ، فمن أعطاه الاقرار باللسان وثبَت ولم يرجيع ، كان جزاؤه ومكافأً ته لإقرارِه في الدُّنيا عاجلًا ﴾ أن يهدي َ الله قلبه بنور اليقين ويشرحَ صدره للتصديق بما أخبر به عن الغيب ، وينجّيَ قلبه من ألم الكرب والتكذيب ، ويخلِّص نفسه من عذاب الشك والريبة والحيرة، كما وعد ، جلَّ ثناؤه ، بقوله : ﴿ وَمِن يَوْمِن بَاللَّهُ يَهِـدُ قَلْبُهُ ﴾ يعني من يقرُّ بلسانه يهدِّ قلبُهُ للتصديق واليقين والإخلاص . وقال ﴿ والذين اهتَدَوا ﴾ يعني أقرُّوا ﴿ زادَهُم هُدًى ﴾ يعني يقينــاً واستبصاراً ، ﴿ وآتاهم تَقواهم ﴾ يعني أزال عنهم الشُّكُّ ا والارتباب.

واعلم يا أخي بأن المُقر بلسانه والمُنكر بقلبه يكون شاك مرتاب منحيراً دَهِ شاً ، وهذه كلها آلام للقلوب وعذاب للنفوس ، فأراد الله ، جل ثناؤه ، أن يُخلِق عباد المُه المُقر ين لأنبيائه بما جاؤوا به ، من هذه الآلام والعذاب ، فأمر المُقر ين بأشياء يفعلونها ، ونهاهم عن أشياء ليتركوها : كل ذلك ليَبلُوهم ، فمن قبيل وصاياه وعميل بها وثبت عليها ، كان جزاؤه وثواب عمله في الدنيا عاجلًا قبل وصوله إلى الآخرة ، أن هدى قلوبهم بنور اليقين ، وشرح صدورهم من ضيق الشك والرسية والإنكار والحيرة والدهشة والنقاق ، وخلصهم من عذابها . وأما من ترك الوصية ولم يعمل بها ، بل خادع ومكر ، وأضر خلاف ما أظهر ، وأسر غير ما أعلن ، وأخلف الوعد ، وأقام على هذه المساوىء والمخازي ، كان جزاؤه وعقوبته أن يُترك الوعد ، وأقام على هذه المساوىء والمخازي ، كان جزاؤه وعقوبته أن يُترك

في ريبة مُتُودّدًا في دينه، متحيراً شاكاً مُذَبَدِباً مُعذّباً قلبُه، متألمة "نفسه، كما ذكر الله تعالى بقوله : « فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه ، وبما كانوا يكذبون » وقوله تعالى : « ونُقلّب أفيّدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مر"ة ، ونذر هم في طغيانهم يتعمّهُون ا. » وقال لنبيه، صلى الله عليهم وسلم : «هم العدو فاحذر هم، قاتلهم الله أنتى يؤفكون ٢. » فقد تبيّن بما ذكر نا طرف من كيفيّة اختصاص الله تعالى المؤمنين بإفضاله وإنعامه وإحسانه إلى قوم دون قوم مكافأة " لهم بحسب معاملتهم مع ربّهم في عاجل الحياة الدنيا ، قبل وصولهم إلى الآخرة ، وكيف بحر م تلك النعتم فوماً آخرين عُقوبة " لهم وجزاءً لما تركوا من وصاياه ولم يعملوا بها .

### فصل

واعلم يا أَخي، أيدك الله، بأنه، جلّ ثناؤه، قد فرض على المؤمنين المقرِّين به وبأنبيائه أشياء يفعلونها، ونهاهم عن أشياء ليتركوها: كلُّ ذلك ليبتليهم بها، وجعلها عِللًا وأسباباً ليرقيِّهم فيها وينقلهم بها حالاً بعد حال، إلى أن يُبلِّغهم إلى أمَّ حالاتهم وأكمل غاياتهم.

واعلم يا أخي بأن من بلتغه الله درجة ور'تبة ، فوقف عندها ، ولم يرجع القهْقَرى بعد بلوغها، ثم قام مجقه ووفتى بشرائطها، جَعل جزاءه وثوابه ان يَنقُله من تلك الرتبة والدرجة إلى ما فوقها، ويرفعه من تلك إلى ما هو أشرف وأجل منها . ومن جهل قدر النعمة في تلك الرتبة فلم يَشكرها ، ولا اجتهد في طلب ما فوقها ، ولا رغب في الزيادة عليها ، كان جزاؤه ان يُترك مكانه ، ويوقف حيث انتهى به عمله ، ويجر م المزيد، فيفوته ما وراء ذلك وفوقه من

۱ يممهون : يترددون متحيرين .

٢ يؤفكون : من أفكه أي صرفه عن الثيء وقلبه ، والمراد يصرفون عن الايمان بعد قيام
 العرهان .

الدرجات والمراتب ، وكان ذلك الغوت والحِرمان هو عُقوبته . والمثال في ذلك ما تقديم ذكر وفي أمر المؤمنين المنقرين المخلصين الصادقين ، والمنافقين المخادعين المرتابين ، وقد ذكر الله تعالى علامات المؤمنين المخلِصين المـُوقنين الصادةين وأعمالهم وأخلاقهم في آيات كثيرة من سُورَ القرآن ، وذكر أيضاً علامات المنافقين المـُر تابين المـُراثين في آيات كثيرة ، وخاصَّة ً ما في سُورةٍ الأنفال ، وسورة التوبة، وسورة الأحزاب ، بما فيه كفاية من إعادته هاهنا. وبروى في الحبر أن عمر بن الخطَّاب ، رضي الله عنه ، كان يأمر النــاس أيامَ إمارته بقراءة هذه السُّور ، ويأمرهم مجفظها ودرسيها ، وأن يأخذوا أنفُستهم بواجب ما ذُكر فيها وبراءة ساحتهم مما و صف فيها من صفات المنافقين المر تابين الشَّاكَّين المرائين المخادعين . فينبغي لك يا أَخي أَن تجعَّل هذا الذي ذكرنا دليلًا وقياساً لك في كل ما تعاميل به ربُّك طول عمرك وأيام حياتك ، إن أُردت ان يُوقِّيكَ برحمته في المراتب ، ويوفعك في الدرجات ، حتى يُبلِّغكُ أقصاها وأشرفَها في الدنيا والآخرة جبيعاً ، كما وعد الله تعالى ذلك بقوله : « يرفع اللهُ الذين آمنوا منكم ، والذين أُونُوا العِلْمَ درَجات » .

# فصل في فضل طلب العلم

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الله ، جل ثناؤه ، قد فرض على المؤمنين أشياء كثيرة يفعلونها ، ونهاهم عن أشياء كثيرة يتركونها ، كا قلنا آنفاً . ولكن ليس من فريضة من جميع مفروضات الشريعة وأحكام الناموس أوجب ولا أفضل ولا أجل ولا أشرف ولا أنفع لعبد ، ولا أقرب له إلى ربّه بعد الإقرار به ، والتصديق لأنبيائه ورسله فيا جاؤوا به وخبروا عنه ، من العلم وطلبه وتعليمه . وبيان ذكر شرف العلم ، على ما ذكرناه من فضيلته وجلالته وفضل طلبه وتعليمه ، ما روي عن النبي ،

صلى الله عليه وآله وسلم ، أنه قال : تعلُّموا العلم فإن في تَعلُّمه لله خشية" ، وطلبُه عبادة"، ومذاكرتُه تسبيع"، والبحث عنه جهاد"، وتعليمُه لمن لا يَعلَمُونُهُ صَدَقَةً \* ، وَبِذَلَهُ لأَهلهُ قُنُرِبَةً ، لأَنَّهُ مَعَالَمُ الحَلالُ وَالْحَرَامَ، ومنارُ سبيل الجنّة، والمؤنسُ في الوَحْدة والوحْشة، والصاحبُ في الغُربة، والدليلُ على السَّرَّاء والضَّرَّاء، والسلاحُ على الأعداء، والمُقرَّب عند الغرباء، والزَّيْنُ عند الأُخِلاء ، يرفعُ اللهُ به أقواماً فيَجعلُهم في الحير قادة "يُهتَدى بهم ، وأَنْمَـَّةً ۚ فِي الْحِيرِ تُـُقتَنَى آثارهم، ويوثــَق بأعمالهم، ويُنتَهَى إلى آرَائهم، وترغب الملائكة في خُلَّتْهِم ١، وبأجنعتها تمسُّعهم، وفي صلاتها تستغفر لهم ، ويستغفر ُ لهم كلُّ رطب ويابس ، حتى الحيتان في البحر وهوامَّه ، وسِباعُ البرّ وأَنعامه ، والسماءُ ونجومُهَا ، لأن العلم حياة ُ القلب من الجهل ، ومصابيح ُ الأبصار من الظُّلْمَ ، وقو"ة الأبدان من الضُّعف ، يبلُغ به العبد منازلَ الأحرار ومجالسَ الملوك ، والدَّرجاتِ العُلي في الدنيا والآخرة ، والفِّكرُ ا فيه يُعَدَّلُ بالصيام ، ومُدارَستُه بالقيام ؟ ؛ به يطاع ُ الله ، وبه يُعبَدُ ، وبه يُعلم الحيرُ ، وبه يُتَورَّع ، وبه يُؤجر ، وبه تُنوصَل الأَرحام ، وبه يُعرف الحلال والحرام . واعلم أن العِلم إمامُ العمل ، والعمل ُ تابِعُه ، ويُلهِمه الله السعداء ، ويُحرُّمه الأشقياء .

### فصل

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن طالب العلم مجتاج إلى سبع خيصال ، أولئها السؤال والصبت ، ثم الاستاع ، ثم التفكّر ، ثم العمل به ، ثم طلب الصدق من نفسه ، ثم كثرة الذ"كر أنه من نيعم الله ، ثم ترك ً

١ الحُليّة بالضم : الصداقة .

٢ القيام : أي القيام المملاة .

الاعجاب بما يُحسِنه . والعلمُ يُكسب صاحبة عشر خصال محمودة ، أولها الشرف وإن كان دُنيا ، والعز وإن كان مهيناً ، والغيني وإن كان فقيراً ، والقرة وإن كان ضعيفاً، والتبل وإن كان حقيراً ، والقرب وإن كان بعيداً والقد رُ وإن كان ناقصاً ، والجير دُ وإن كان بخيلا ، والحياء وإن كان صليفاً والهابة وإن كان ناقصاً ، والسلامة وإن كان سقيماً . وقال الله ، جل والمهابة وإن كان وضيعاً ، والسلامة وإن كان سقيماً . وقال الله ، جل ذكر و الذين لا يتعلمون إنما يتذكر أولو وكن و ومن يؤت الحراب ، وقال سبحانه : « إنما يخشى الله من عباده العلماء ، وقال : « ومن يؤت الحركمة فقد أوتي خيراً كثيراً » وآيات كثيرة في القرآن في مدح العلماء وفضائلهم ، وحُسن الثناء عليهم في مثل ذلك .

واعلم يا أخي بأن للعلماء ، مع كثرة فضائل العلم ، آفات وعيوباً وأخلاقاً وديّة تحتاج أن تتجنّبها وتتحدّرها ، فمنها الكبير والعبُجب والافتخار . وقد رُوي عن رسول الله أنه قال : من ازداد علماً ولم يزدَد لله تواضعاً ، وللجه الله وحمة ، وللعلماء مودة ، لم يَزدَد من الله إلا بُعداً ، ومنها كثرة الحلاف والمنازعة فيه ، وطلب الرياسة به ، والتعصّب والعداوة والبغضاء فيا بينهم . وقال ل قمان الحكيم لابنه : يا بُني جالِس العلماء وزاحيمه بم بينهم ، وقال ل أقمان الحكيم لابنه : يا بُني جالِس العلماء وزاحيمه بم بوابل المطر؛ وإيّاك ومنازعة العلماء ، فإن الحكمة نزلت من السماء صافية ، بوابل المطر؛ وإيّاك ومنازعة العلماء ، فإن الحكمة نزلت من السماء صافية ، فلما تعلمها الرجال صر فوها إلى أهواء أنفسهم . ومن آفات العلماء الحوض في المشكلات ، والترخيص في الشبهات ، وترك العمل بموجبات العلم . ومن آفات العلماء أيضاً كثرة الرعبة في الشبهات ، وترك العمل بموجبات العلم . ومن آفات العلماء أيضاً كثرة الرعبة في الدنيا وشدة الحرص في طلبها . وقد قبل في المثل : إن حب الدنيا وأس كل خطيئة ، والحرص في طلبها مرض قبل في المثنوس وسقام ألها ؛ وعلماء أحكام الناموس هم أطباء النفوس ومداو وها ،

١ الترخيس: التماهل.

فمثل العالم الراغب في الدنيا ، الحريص على طلب شهواتها ، كمثل الطبيب المُداوي غسره وهو مريض لا يُوجى صلاحه ، فكيف يشفي المريض بعلاجه ? وقد قبل إن عالماً زاهدا في الدنيا، يكون عالماً بدين الله ، وبصيراً بطريق الآخرة ، خير من ألف عالم راغب فيها. وقال المسيح ، عليه السلام: أيها العلماء والفقهاء قعدتم على طريق الآخرة ، فلا أنتم تسيرون إليها فتدخلون الجنة ، ولا تتركون أحداً يجوزكم فيصل إليها ، وان الجاهل أعذر من العالم ، وليس لواحد منهما عند .

واعلم يا أخي بأن كل علم وأدب لا يؤدي صاحبه إلى طلب الآخرة، ولا يُعينه على الوصول إليها ، فهو وبال على صاحبه وحُبِعة عليه يوم القيامة ، وذلك ان الملوك والجبابرة والفراعنة والقرون الماضية كانت لهم عقول رضية "، وآداب بارعة ، وسياسة " وحكمة " وصنائع عجيبة ، وهكذا من كان يعاشرهم وينادمهم ويقر ب إليهم ، من وزرائهم وكتابهم وعبالهم وقوادهم وعلمائهم وأدبائهم، ولكن هلكوا من أجل انهم صر فوا تلك القوى والعقول والافهام وأكثر أفكارهم وتمييزهم ورويتهم في طلب شهوات الدنيا والتمقول والافهام وأكثر أفكارهم وتمييزهم ورويتهم في طلب شهوات الدنيا وجعلوا أكثر كدهم وسعيهم في صكاح أمور الدنيا ، حتى عمروها وأهملوا وجعلوا أكثر كدهم وسعيهم في صكاح أمور الدنيا ، حتى عمروها وأهملوا الآخرة وفي يتزودوا من الدنيا ، وتركوها لغيرهم ، ورحلوا عنها كارهين ، الآخرة ولم يتزودوا من الدنيا ، وتركوها لغيرهم ، ورحلوا عنها كارهين ، فاورت تلك النعم وبالاً عليهم ، إذ لم ينالوا بها الآخرة ، فخسروا الدنيا والآخرة ، ذلك هو الحسران المهين .

وانما أكثرَ اللهُ سبحانه في القرآن ذمَّ هؤلاء وسُوءَ الثناء عليهم ، لكيا يَعتبرُ بهم المُعتبرُون بمن يجيء بعدَهم ، ويتَّعِظون بجالهم ، ولا يغترُون بالدنيا كاغترارهم، كما قال الله، جلَّ ذكره : ﴿ فلا تَغُرُنَّكُمُ الحِياةُ الدنيا ، ولا يَغُرُنَّكُمُ باللهُ الغَرورُ ، وقال : ﴿ إنما الحياةُ الدنيا لَعِبُ ولَهُوْ وزينة ، إلى آخر الآية . وقال تعالى ذكر و زيّن للناس حُب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المُقنطرة ، الآية . وقال : اغا و مثل الحياة الدنيا كاؤ أنزلناه من السباء ، فاختلط به نبات الأرض ، فأصبح هشيباً تذروه الرياح ، وكان الله على كل شيء مُقتدراً \* المال والبنون ذينة الحياة الدنيا، والباقيات الصالحات خير عند ربّك ثواباً وخير أملا، وآيات كثيرة في القرآن في ذم الراغبين في الدنيا ، والتحذير منها ومن غرووها وأمانيها ، كل ذلك نصح من الله ، سبحانه ، لعباده المؤمنين ، ولطف بهم ونظر ورحمة ، لئلا تفوتهم الآخرة كما فاتت أولئك ، ولئلا يكون للناس على الله حُبة بعد الرسل ، ليهلك من هلك عن بينة ، ومحيا من محيا عن بينة ، ومحيا من محيا عن بينة ، قال الله تعالى : و تلك الدار الآخرة و نجعلها لذين لا يريدون عملواً في الأرض ولا فساداً ، والعاقبة للمُتقين » .

## فصل

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن من الأخلاق المنكتسبة ما هي محبودة منسوبة إلى الملائكة ، كما سنبينها بعد ، ومنها ما هي مذمومة منسوبة إلى الشيطان ، وهي كثيرة نحتاج أن نبينها ونشر َحها ، ليكظهر الفرق بينهما ، ويعر فها إخواننا الكرام ، فيجتنبوا أخلاق الشياطين ويتركوها ، ويتخلقوا بأخلاق الملائكة الكرام وينوثروها ، ويجتهدوا في اكتسابها ، إذ كانت أخلاق النفوس هي أحد الأربعة الأشياء التي لا تنفار ق النفس بعد مفارقتها الأجساد ، وعليها أيضاً تنجازى النفوس إن خيراً فخيراً ، وإن شراً فشراً . وهذه الأربعة الأشياء التي ذكرنا ان النفس تنجازى عليها بعد الفراق ، أو لما الأخلاق المكتسبة المعتادة ، والثاني العلوم التعليمية ، والثالث الآراة ألم المنعتقدة ، والرابع الأعمال المكتسبة بالاختبار والإرادة . فمن اخلاق المنعتقدة ، والرابع الأعمال المكتسبة بالاختبار والإرادة . فمن اخلاق

الشياطين أو ما كيبر إبليس ، وحيرص آدم ، وحسد قابيل ١ .

واعلم يا أخي بأن هذه الحِصال الشلاث هي أمهات المعاصي وأصول الشُرور، ولها اخوات مُشاكِلات لها، وفروع وأغصان مُتفتّنات منها نحتاج أن نذكر طرَفاً منها ليُعلمَ صحة ما قلنا ، ويُعرف َحقيقة ما وصفنا .

فهن أخوات الكبر وأشكاله عُجْبُ المر ورأي نفسه ، والأنفة عن وبرك الإقرار به ، والانتياد لأمر الآمر والناهي الواجب الطاعة ، والتعدي والحروج عن الحد الواجب والحق اللازم ، والظلم والجور عند القدرة في الحكومات ، وترك الإنصاف في المعاملة ، والتهاون في الواجبات ، والإعراض عن اللوازم من الحقوق ، والقيحة والصلابة في الوجه في دَ فع الحق والعيان والضرورات والفيص والسفاهة في الحيطاب ، والجدال ، واللبجاج في الحصومات ، والحرق والنيز ق في العشرة ، والحدة والطبش في التصرف ، والغش والمكر في المعاملة ، والاستصغار والاحتقار لأبناء الجنس ، والاستطالة عليهم والافتخار في الأمور بما خص من المواهب ، والإنكار الفضل من فضل عليه ، والبغي والعدوان وما شاكلها من الحوال المذمومة والأخلاق الرديثة والأفعال السيئة والأعمال القبيحة .

ومن أخوات الحِرصِ وأشكاله الطمعُ الكاذب، وشدَّة الرغبة، والطلب الحثيث، والعجَلةُ في السعي، وتعبُ البدن، وعناء النفس، وكدُّ الروح في الجمع والادخار، والاستكثار والاحتكار من خوف الفقر، والبخلُ والمنعُ والشَّحُ واللوَّمُ والنَّكَدُ وما يتبعها من الشُّوم والحِذلان، وقلَّة الانتفاع بالموجود، والحِرمان من المذخور، والمضايقة في المعاملة، والمناقشة في المحاسبة، وسوء الظن بالأمين، والتهمة للثقات والمؤتمنين، والحيانة في الأمانة، وطلب

١ قابيل : قايين أخو هابيل .

٢ الحرق : الحمق .

٣ النكد: الاشتداد والمنع.

الحرام ، وهتك الحرّم ، وارتكاب الفحشاء ، وإضار القلب على الإضرار ، وإظهار الكذب لكتان السّر"، والحيل في أسباب الطلب من البيع والشراء ، والفش" في الأمتعة ، وقلمة النصيحة في الصنائع ، والحاف واليمين الكاذبة عند الاعتذار في الحكومات ، وأقاويل الزّور في أسباب الحصومات ، والعداوة والتعدي في الحدود ، وما شاكلها من الحصال المذمومة والأخلاق الرديئة والأقاويل الباطلة والأفعال القبيحة والأعمال السيئة .

ومن أخوات الحسد واشكاله الحيقد والغيل الوالد عنل ٢، ثم تدعو هذه الحيصال إلى المسكاشة بالعداوة ، والبغضاء ، والبغش ، والغضب والحرد ، والتعدي والعدوان، وقساوة القلب وقيلة الرحمة والفظاظة والغيلظ، والطعن واللعن والفحشاء ؛ وتكون سبباً للخصومة والشر والحرب والقتال، ان أمكن ذلك جهاراً وإعلاناً ، والا يدعو إلى المكر والحيلة والحداع والغدر والحيانة والسماية والغيبة والنيسة والزور والبهتان والكذب والمشداة والنشاق والراعاء ؛ ويصير ذلك سبباً لتشتيت الشمل ، وتقريق الجميع ، وقطيعة والراعم ، والبعد من الاخوان ، ومفارقة الإلانف ، وخراب الديار ، ووحشة الوحدة ، والحزن والغم ، وألم القلب ، وهموم النفس ، وعذاب الأرواح ، وتنغيص العيش ، وسوء المنقل ب وخسران الدنيا والآخرة ؛ نعوذ بالله من هذه الحيصال والشرور ، والأخلاق والأفعال القبيحة ، والاعمال السيئة الدنية الني تنكرها العقول السليمة والنفوس المهذ ، والأرواح والطاهرة .

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن المتكبّر عن قبول الحق عدو للطاعة ، وقد قيل إن الطاعة هي اسم الله الأعظم الذي ب قامت السموات والأرض بالعدل . وضد الكبر التواضع للحق ، والقبول له ، ويقال في المثل السائر : من تواضع لله رفعه الله ، ومن تكبّر وضعه الله .

١ الغل : الضفن .

٢ الدغل: النساد والريبة .

وقيل في بعض كتب بني اسرائيل: قال الله سبحانه وتعالى: الكِيرُ ردائي، والعظمة إزاري، فمن نازعني فيهما كَبَيْتُه في نار جهنم على مَنْخِريه. قال الله ، عز وجل ، في القرآن: «أليس في جهنم مثو ى للمتكبرين ؟ ، وقيل إن الحِرْصَ الشديد ربما كان سبب الحرمان؛ والحاسيد عدو لنيعَم الله ، وليس للحاسد إلا ما حَسَد . وقال الله جل ذكره: «أم مجسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله ، فاحذر يا أخي من هذه الحِصال والأخلاق والأعمال ، فإنها من أخلاق الشياطين وجنود إبليس أجمعين الذين يُبغض بعضهم بعضاً ، كما ذكر الله تعالى بقوله: «كلما دخلت أمّة العنت أختها ، وقال تعالى : « لا مرحباً بهم ، إنهم صالو النار ، وآيات كثيرة في القرآن في ذم هؤلاء وسوء الثناء عليهم .

فقد تبين بما ذكرنا أن الكيبر والحير ص والحسد أصول وأمهات لسائر الحيصال المذمومة والأخلاق الرديثة المنتشئة منها الشرور والمعاصي كائها ، فاحذر يا أخي منها . فإن قبل : ما الحكمة والفائدة في كون هذه الحصال الثلاث موجودة في الحليقة ، مركوزة في الجبلة ? فنقول : أما التكبر فهو من بحير النفس ، وكبر النفس هو من عُلو هيمتها ، وعُلو الهيمة جُعل في جبلة النفس لطلب الرياسة ، وطلب الرياسة من أجل السياسة ، وذلك ان الناس محتاجون في تصاديف أمورهم إلى دئيس يسوسهم على شرائط معلومة ، كا ذكر ذلك في كتب السياسات بشرح طويل ، وقد ذكرنا طرفاً منها في رسالة سياسة النبوة والمملك ، فإذا لم يكن الرئيس عالي الهمة ، كبير النفس ، لم يتصلم للرياسة ، ويكون النفس عليق بالرؤساء ، ويتصلم الملك ، فيد فلا في النفس ، لم يتصلم للرياسة ، وكبر النفس يليق بالرؤساء ، ويتصلم الملك ، وسياسة الجماعات ؛ فأما الرعية والأعوان والأتباع والحدم والعبيد فلا يتصلم لمم كبر النفس ولا يليق بهم .

وأقول بالجُمُلة إن كِبرَ النفس في كل وقت وفي كل شيء ليس بأمر عمود ، ولكن إذا استُعمل كما ينبغي ، في الوقت الذي ينبغي ، عقدار ما

**\*\*\*** 

ينبغي، من أجل ما ينبغي، سُمِّي ذلك محمودًا، فيكون عامل ذلك طلكتى النفس ذا مروءة، عالى الهمة عفيفاً كرياً جميلًا دَيِّناً، ويكون صاحبه محموداً معظيّباً مبجلًا مهجلًا مهجلًا مبجلًا مبجلًا مهجلًا مهجلًا مهجلًا مهجلًا مهجلًا مهجلًا مهجلًا مهجلًا التكبر عن قبول الحق، وترك الإقرار بالواجب، والفيسق المعن أمر الرئيس، وترك الانقياد والإذعان للطاعة المفروضة، فهو المذموم، وهو هو الشر والمعصية والمنكر .

وأقول الجُمْلة: ينبغي لك يا أخي أن تعلم وتتيقَّن بـأنك كما تـُريـد وتحبُّ وتشتهي من عَبدك أن ينقادَ لأمرك ، وكذلك خادمُك وأحيرُك وتابعك وزوجك وولدك ، ولا يتكبّرون عليك ، ولا يخرجون عن أمرك ، ولا يجاوزون نهيك ، فهكذا ينبغي ويجب ان تكون لرئيسك ، ومن هو فوقك في الأمر والنهي ، حتى تكون عادلًا مُنصفًا مُحقًّا بمدوحـًا مُثابًا مُجازًى ملتذًا فرحاً مسروراً منعَّماً مكرَّماً. فقد تبين ، عا ذكرنا ، مـا الحكمة ُ والفائدة في وجود التكبُّر في طباع النفس المركوزة في جبلتها، ومتى يكون صاحبه مذموماً معافسياً ، ومنى بكون محموداً مُثاباً . وأما كونُ الحرص في طلب المرغوب فيه الموجود في الحليقة ، المركوز في الجبلة ، فهو من أجل ان الإنسان لما خُلق محتاجاً إلى موادًّا لبقاء هيكاــه ودرام شخصــه مدة" ما ، وإبقاء صورته في نسله زماناً ما ، جُعل في طبعــه وجبلته الرغبة ُ فيها والحيرصُ في طلبها والجمع لها والادخارِ والحِفظ لوقت الحاجة إليها ، إذ كان لبس في كلِّ وقت وفي كلِّ مكان موجوداً ما يريد. ومجتاج إليه . فإذا رغب الإنسان فيا محتاج إليه ، وطلب ما ينبغي له ، وجمع مقدار الحاجة وحَفظه إلى وقت الحاجة ، ثم استعمل ما ينبغي كما ينبغي ، وأنفق بقدر الحاجة ، فهو يكون محموداً عادلاً منصَفاً مُحقًّا مصباً مأجوراً ملتذًّا مُثَابًا مُنعُمًّا فرحاً مسروراً مكرماً .

١ الفسق : العميان.

فقد بينا ما الحكمة والغائدة في كون الرغبة والحيرس في الجبلة المركوزة؛ فإذا طلب ما لا مجتاج البه كان مذموماً ، أو جَمع أكثر بما مجتاج البه كان متعوباً ، أو جَمع ولم يُنفِق ولم يستعمل في وقت الحاجة البه كان مُقتسراً محروماً ؛ فإن أنفق واستعمل فيا لا ينبغي كان مُسر فا مخطئاً جائراً مُعاقباً معد "باً. وروي عن رسول الله، صلى الله عليه وآله، أنه قال: من طلب الدنيا تعقفاً عن المسألة ، وتوسعاً على عباله ، وتعطفاً على جاره ، لقي الله يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر. ومن طلب الدنيا مُنكاثراً مفاخراً مُرائياً ، جعل الله فقرة ، بين عينيه ، ولم يُبال الله به بأي واد هلك .

فأما كون الحسد المركوز في الجبلة ، الموجود في الحليقة ، فهو من أجل التنافس في الرّغائب من نعم الله ، وذلك أن نعم الباري تعالى على خلقه كثيرة لا محصي عددها إلا هو ، ولم يمكن أن يُجمع عددها كليّها على شخص واحد ، ففر قت في الأشخاص بالقسط اكما شاء ربّهم ، عز وجل ، و ضعبا ، وفضل بعضهم على بعض كما اقتضت حكمته ، فلم يخل أحد من الحلق من نعم الله و لا استوفاها أحد من خلقه . فمن رأى على أحد من الحلق نعمة ليست عليه بعينها ، فلينظر هل عليه نعمة اليست بعينها على ذلك الشخص ، فيقابل هذه بتلك ، ويشكر الله ، ويسأله أن يديها عليه . ومن رأى على أخيه نعمة ليس عليه مثلها ، فليسأل الله تعالى من فضله ، ولا يتمن زوال تلك عن أخيه ، فإن ذلك هو الحسد بعينه ، وهو المذموم الذي يكون الحاسد به معذ به نفسه ، مؤلئها قلبه ، عدو آ لنعم الله على خلقه .

١ القبط: المدل.

## فصل في الحرص والزهد ودرجات الناس

اعلم با أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأنك إن أنعمت النظر بعقلك، وجودت المكر برويتك، وتأملت أمور الدنيا ، واعتبرت تصاريف أحوال الناس، تبيئت وعرفت أن أكثر الشرور التي تجري بين الناس إنما سببها شدة الرغبة في الدنيا، والحبوص على طلب شهواتها ولذاتها ورياستها، وتمني الحلود فيها . وإذا تأملت واعتبرت وجدت أس كل خير وأصل كل فضلة الزهد في الدنيا وقلة الرغبة في شهواتها ونعيمها ولذاتها ، والرغبة في الآخرة ، وكثرة ذكر المعاد في آناء الليل وأطراف النهار ، والاستعداد للرحلة إليها.

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الحلق كلهم عبيد الله وأهل طاعته طوعاً أو كرها، ولكن منهم خاص وعام ، وما بينهما طبقات منفاوتة الدرجات ، فأول الحواص هم العقلاء الذين توجه نحوهم الحيطاب بالأمر والنهي والوعد والوعيد والمدح والدم والترغيب والترهيب ، ثم إن الله تعالى بواجب حكمته رفقع قدر المؤمنين على سائر العقلاء ، وهم المنقرون والقابِلون أوامره ونواهيه ، المنقادون لطاعته فيا رسم لهم في أحكام النواميس وموجبات العقول ، التاركون لما ننهوا عنه سراً وعلانية ". ثم إن الله سبحانه ، وهم العلماء والفهاء الذين اجتهدوا في تعلم أوامر الناموس ونواهيه وأحكامه وحدوده وشرائطه بواجبها ، كما ذكر الله تعالى بقوله : « يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العيلم حرجات » .

ثم إن الله، جل اسمه، رفع من جملة العلماء طائفة ، وهم التائبون العابدون والصالحون الورعون المئتقون المحسنون بجا استحقوا باجتهادهم من القيام بواجبات أحكام الناموس، درجات، كما ذكر الله، عز وجل ، بقوله: ﴿ أَمَّنْ

هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً ، يجذرُ الآخرة ويرجو رحمة ربه ، الآية. وقال تعالى: وقل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون، إنما يتذكر أولو الألباب ، وقال تعالى: و تتجافى جُنُوبهم عن المضاجع ، الآية ، وآيات كثيرة في القرآن في ذكر هؤلاء ومدحهم وحُسنِ الثناء عليهم .

ثم إن الله ، جل ثناؤه ، رفع من هؤلاء طائفة في الدرجات ، وهم الزاهدون في الدنيا ، العادفون عيوبها ، الراغبون في الآخرة ، المتحققون بها ، الراسخون في علمها ، وهم أولياء الله المتخلصون ، وعباده المؤمنون ، وصفوته من خلقه أجمعين ، الذين سمّاهم الباري تعمل أولي الألباب ، وأولي الأبصار ، وأولي النّهى ، وأخلم م بخالصة في تحرى الدار التي هي الحيوان ، وإليهم أشار بقوله النّهى ، وأخلم عندنا لمبن المتصطفين الأخيار ، وقوله : « ان عبادي ليس لك عليهم سلطان ، وآيات كثيرة في القرآن في ذكرهم ومدحهم وحسن الثناء عليهم .

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن للمؤمنين فضائل كثيرة من عاسن الأخلاق ومكارم الأفعال وفضائل الأعمال وجبيل الفعال لا يمكن أن تجمع كلتُها في شخص واحد ، بل في عدة أشخاص ، فمُقل ومُكثر ، ولكن ليس بعد العلم والايمان خصلة "للمؤمنين، ولا خُلق من أخلاق الكرام أشرف ولا أجل ولا أفضل من الزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة ، وذلك أن الزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة ، وذلك أن الزهد في الدنيا ، انما هو ترك فضول متاع الحياة الدنيا وترك طلب شهواتها ، والرضى بالقليل، والتناعة باليسير من الذي لا بد منه، وهذه خصلة تتبعه خصال "كثيرة من محاسن الأخلاق وفضائل الأعمال وجميل الأفعال .

١ قانت : قائم بوظائف الطاعات . آناء الليل : ساعاته .

بخالصة ذكرى الدار : اي هي ذكرى الدار ، والمراد بها الآخرة ، اي ذكرها والعمل
 لها . الحيوان : الحياة الباقية في النمي .

٣ الفعال بفتح الفاء: اسم الفعل، الحسن والكرم.

وضد" الزُّهد هو الرغبة ُ في الدُّنيا والحِرص ُ في طلب شهواتها ، وهي حُصلة ۗ تتبعُها أخلاقُ وديَّة وأفعالُ قبيحة وأعبالُ سبنة ، كما تقدُّم ذكر و وذلك أن من خصال الزُّهِّــاد وشعارِهم قِلَّة الأكل وترك الشهوات، وفي قِلَّة الأكل وترك الشهوات خِصال محمودة كثيرة، ومناقب حسنة مجميلة ، فمنها ما روي عن النبي ، صلى الله عليه وسلم ، أنه قال : أجيعوا أنفسكم تفرّح بكم سكان السماء. ومنها أن الإنسان يكون أصع جسماً، وأجود حفظاً، وأذكى فهماً ، وأجلى قلباً ، وأقل نوماً ، وأصدق رؤيا ، وأخف نفساً ، وأحدً بصراً ، وألطف فكراً ، وأصغى سمعاً، وأصح حِسّاً ، وأثبت رأياً ، وأقبل للعلِم ، وأسرع حركة ، وأسلم طبيعة ، وأقـل مؤنـة ، وأوسع مُواساة ، وأَكرمَ خُلُنُقاً، وأَثبتَ صُحبةً ، وأحلى في القلوب . وقلَّــة ُ الأكل ، إذا ساعدته القناعة' ، كان مزرعة الفكر ، وينبوع الحكمة ، وحياة الفطنة ، ومصباحَ القلبِ ، وطبيب البـدن ، وقاتل الشهوات ، وهادم الوسواس ، ومُنزِلِ الإلهام، وعصمة من شرّ النفس، وأماناً من شِدة الحساب؛ والشُّكر ُ له تابع ، وكُفر ُ النَّامة عنه زائِل ً .

# فصل في آفات الشُّبُع وكثرة الأكل وخصال الزُّهاد

يروى عن عائشة ، رضي الله عنها ، أنها قالت : أول بلاءٍ حدث في هذه الأمّة بعد ذهاب نبيها ، صلى الله عليه وسلم ، الشّبَع و كثرتنه ؛ وذلك ان القرم إذا شبعت بطونهم ، سمنت أبدانهم ، وقست قلوبهم ، وجمعت نفوسهم ، واشتدت شهوانهم . ومن آفات الشّبع و كثرة الأكل عُفونة القلب ، ومرض الأجساد ، وذهاب البهاء ، ونسيان الرّب ، وعَمَى القلوب، وهزال الروح ، وسلاح الشياطين ، وحَراجة الدين ، وذهاب اليقين ، ونسيان العلم ، ونقصان العقل ، وعداوة الحكمة ، وذهاب السخاء ، وزيادة البخل ، ومزرعة إبليس ،

وترك الأدب ، وركوب المعاصي ، واحتقار الفقراء ، وثِقِلُ النفس ، وإدرار الشهوات ، وزيادة الجهل ، وكثرة فضول التول ، ويزيد في حب الدنيا ، وينقص الحرف ، ويكثر الضحك ، ويُحبب العيش ، ويُنسي ذكر المرت ، وينقص الحرف ، ويقيل الإخلاص ، ويَذهب بالحياء ، وجيج عادة السّوء ، ويُطيل النوم ، ويُكثر الغفلة ، ويُسبب تقريق الأصحاب ، ويُحرج الأعمال ، ويكد ر الصفو ، ويُذهب الحلاوة من القلوب ، ويحبّب الشيطان ، ويُبغّض ويكد ر الصفو ، ويُذهب الحلاوة من القلوب ، ويحبّب الشيطان ، ويُبغّض الرحمن ، ويُكثر الغم يوم الحساب ، ويُقرّب من النيران ، ويُبعد من الجنان ، لأنه سبب المعاصي ، ويُحرّك الكبر ، ويثبيت الحسد ، ويُقلّ الشّبع وكثرة الشّكر ، ويُذهب الصبر ، فهذه خمسون خصلة تهيج من الشّبع وكثرة الأكل .

ويقال إن المسعدة قيد رُ الطعام، ونارُها حرارة الكبد، فإذا لم ينطسبخ كان سبب الأمراض المختلفة ، فحسب ابن آدم أكلات تعمرُ بطنه ، فارن غلبت الآدمي نفسه ، فثلث للطعام ، وثلث للشراب ، وثلث للنفس.

ومن خِصال الزّهاد وشعارهم العفة والتصوئن ، فهذه خصلة يتبعها أخلاق جميلة ، وخصال محمودة ، وفضائل كثيرة ، فمنها الكف والورع والحِفظ والوقار والتّقى والأمانة والمروءة والكرم واللين والسكون والمراقبة والتوقي والصحة والسلامة وحسن الثناء عليهم والتزكية لهم والغبطة والسرور وعبة القلوب وبراءة الساحة وسكون الناس اليهم والثقة بهم والإجلال لهم والإكرام . ومن خصال الزّهاد أيضاً وشعارهم السخاء والكرم والجود والبذل والمواساة والإحسان والإيثار والإفضال والرأفة والرحمة والتودّد والبر والمعروف والصدقة والمدية . ومن خصالهم أيضاً وشعارهم الحِلم والأناة والرائدة والوقار والحياء

١ يحرج الاعال : يوقعها في الحرج ، اي الإثم .

والصفح والعفو والتفافل والشفقة والرحمة والعدل والنّصفة والمعبة والقبول والإجابة والتراضع والاحتال . ومن خصالهم أيضًا الرّض والقناعة والتجدّل والكفاف والباس من الطمع والراحة من العناء والتسليم للتضاء والصبر في الشدائد والبكوى وحسن العزاء . ومن خصالهم وشعارهم التوكدُّلُ على الله والثقة به والطئمانينة إليه والإخلاص له في العبل والدُّعاء والصدق بالقول والتصديق في الضير والنوم في عمل والتحديق في الضير والنوم في عمل الحير والإحسان والبر والمعروف ، والمسارعة في الحيرات رغباً ورهباً ، وهم من خشية ربهم منشفقون ؛ فهؤلاء هم أولياء الله وخالص عباده من المؤمنين الذين يحبون الله ويحبهم ، كما ذكر بقوله : « والذين آمنوا أشد حباً لله يوم بلقونه سلام " ، فهل الى يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن ترغب في صنعبتهم ، وتقصد مناهيجهم ، وتقفد أثرهم ، وتتخلق بأخلاقهم ، وتسير به ميان توفي وسيرتهم ، لعلك تفوز بمفازتهم « لا يمسهم السّوء ولا هم يحز نون » .

واعلم يا أخي بأن الطربق إلى هذه الحيصال التي وصفناها هو أن تبتدى أولاً بسُنّة الناموس ، فتعمل بوصايا صاحبه كما هي في كتب النواميس الإلهية يعرفها أكثر علماء أهل الشريعة قد استغنينا عن ذكرها ، والذي نوصيك به نحن أن تنزع عن نفسك القشور التي تعلقت عليها من صُعبة الجسد، وتخلع اللباس الذي أحاط بها من الأمور الطبيعية والصفات الجسمانية ، وتجلو عنها الصدا ألذي تركب عليها من أخلاط البدن وسوء الأخلاق وتراكم الجهالات وفساد الآراء، وتُنعي عنها هذه الأشياء ليصفو لك اللب والمنخ وهو جوهر نفسك النيرة الشقافة الروحانية النورانية التي هي كلمة من كلمات الله وروح منه نفضها في الجسد وأحياه بها ، وهي التي مدحها الله تعالى بقوله: ومثل كلمة طيبة والعبل الصالح يرفعه ، يعني به روح الآية. وقال : وإليه يصعد الكليم الطيب والعبل الصالح يرفعه ، يعني به روح

المؤمن إذا فارقت الجسد صُعِد بها إلى سَعة السموات وفُسحة الأفلاك فيكون سائحاً هناك حيث شاء ذهب وجاء؛ كما روي عن النبي، صلى الله عليه وسلم، أنه قال : أرواح الشهداء في حواصل طيور خُضر تسرّح بالنهار في الجنة على رؤوس أشجارها وأنهارها وثمارها ، وتأوي بالليل إلى قناديل معلقة تحت العرش . فهذه حال أرواح المؤمنين الصالحين بعد الموت ، وأما حال أرواح الكافرين والفاسقين والفاجرين والمنافقين فلا يُصعد بها إلى هناك بل تحجب دون الساء وتهيم في هاوية البرزخ إلى يوم يبعثون ؛ وإليهم أشار بقوله تعالى : « وكذلك نجزي الظالمين ، لأنه لا يليق بها ذلك المكان الشريف والمحل الأعلى ، كما لا يليق بها ذلك المكان الشريف والمحل الأعلى ، كما لا يليق بالأوساخ من الناس والأقذار منهم مجالس الملوك والسادة والكرام .

فإن أردت يا أخي أن تعرُّج بروحك إلى هناك بعد فراق الجسد، فاجتهد قبل ذلك، واغسِلها من دَرَن الأخلاق الرديشة ووسخ الآراء الفاسِدة، وأخرجها من ظلُلُمات الجهالات المتراكمة، وجنسبها الأعمال السيئة، وأخرجها بن ظلُلُمات الجهالات المتراكمة وجنسبها الأعمال السيئة والغرور وألبِسها لباس التقوى، وزُمّها عن الانهماك في الشهوات الجرَّمانية والغرور بالله الله الله المحانية في وسالة لنا، وأما كيفيه الحروج من الجهالات المتراكمة، فقد بينناها في إحدى وخمسين وسالة عميلناها في فنون العلوم وغرائب الحركم وطرائف الآداب، وأما تهذيب الأخلاق فقد وصفنا بعضها في هذه الرسالة وبعضها في رسالة عشرة إخوان الصفاء، والأحدقاء الكرام، فاقرأهها واعمل بما ذكرنا فيهما، وعلسهما إخوانك وأصدقاءك، فإنك بذلك تفوز وتنال الزُّلفي عند ربّك أبد الآبدين ودهر وأصدقاءك، فإنك بذلك تفوز وتنال الزُّلفي عند ربّك أبد الآبدين ودهر الداهرين مع النبيّين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقاً.

## فصل في بيان علامات أولياء الله ، عز وجل ، وعباده الصالحين

واعلم يا أخي، أيدك الله وإيانا بروح منه، بأن لأولياء الله صفات وعلامات كثيرة يُعرفون بها ويمتازون عمن سواهم، وهكذا أيضاً لأعداء الله علامات وصفات يُعرفون بها ويمتازون عن غيرهم ، نحتاج أن نذكر طرفاً منها ليعلم كل عاقل فيهنيم ميز مستبصر ، إذا أراد أن يعرف من أي الفريقين هو لم يخف عليه ذلك .

واعلم با أخي بأن العاقل الفهم المستبصر هو الذي يعرف الفرق بين الأشياء المنشابة ، ويبيّز بين الأمور المنجانيسة ويفضل بعضها على بعض بعلامات وصفات مختصة بواحد واحد منها ، فنقول الآن إن من علامات أولياء الله الصالحين المختصين به ما ذكره الله تعالى بقوله لإبليس اللهين : و ان عبادي ليس لك عليهم سلطان ، وحكي أيضاً قول إبليس مجاوباً له : فبعز تك و لأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم المنخلصين ، وآيات كثيرة في القرآن في ذكر أولياء الله وصفاتهم وعلاماتهم وهي مثل قوله تعالى : و وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هوناً ، وإذا خاطبهم الجاهلون ، إلى آخر الآية ، وآيات كثيرة في القرآن في ذكر أولياء الله تعالى ومدحهم وصفاتهم وعلاماتهم وحيسن الذين عمشون على الأرض هوناً ، وإذا خاطبهم الجاهلون ، إلى آخر وعلاماتهم وحيسن الذين عمشون على القرآن في ذكر أولياء الله تعالى ومدحهم وصفاتهم وعلاماتهم وحيسن الثناء عليهم .

ومن علاماتهم وصفاتهم أيضاً حفظ الجوارح من كل ما لا يحل في الشريعة ولا يجوز في السنة ولا يحسن في المروءة . ومن علاماتهم وصفاتهم حفظ السنان عن الكذب والغيبة والبهتان والزور والنهيسة والفحش والسفاهة والطعن واللغو والوقيعة في أحد من الخليقة عدو اكان أو صديقاً ، مخالفاً كان أو مؤالفاً . ومن علاماتهم أيضاً وصفاتهم وهي العبدة والأصل في جبيع الخيرات والحصال المحمودة سلامة الصدر من الغيل والغيش والد غل والحسد والبغض والتكبر والحرص والطمع والمكر والنقاق والرياء وما أشبهها من

الحيصال المذمومة ، وبما هي بملوءة منها قلوب أبناء الدنيا الراغبين فيها ، المنكبين عليها ، الطالبين لها. ومن علاماتهم أيضاً وصفاتهم المختصة بهم الرحمة والتحدّن ورقة النلب على كل ذي روح يُحس بالآلام. ومن خصالهم أيضاً النصيحة والشفقة والر فق والمئداراة والنلطنف والتوداد لكل من يصحبهم وينماشيرهم . ومن علامات أولياء الله وعباده المنخلصين ، ومن أخص صفاتهم التي يمنازون بها عن غيرهم هي معرفتهم مجقيقة الملائكة وكيفية إلهامها. وقد ذكرنا طرفاً من هذا العلم في رسالة الإيمان وماهيتيه وخصال المؤمنين . ومن دقيق معرفتهم ولطيف علومهم معرفة حقيقة الشياطين وجنود إبليس ومن دقيق معرفتهم ولطيف علومهم معرفة حقيقة الشياطين وجنود إبليس المعين ، وكيفية وسواسيهم ومسهم كما ذكر الله سبحانه بقوله : « إن الذين المقوا إذا مسهم طائيف من الشيطان ، تذكروا ، فإذا هم منبصرون ، وإخوانهم الميمون ، يمند ونهم في الفي ثم لا يتصرون » .

ومن علاماتهم وصفاتهم ودقيق علومهم ولطيف أمرارهم معرفة البعث والقيامة والنشر والحشر والحساب والميزان والصراط والجواز، وذلك أن أكثر علماء أهل الشرائع النبوية وفقهائها المتعبدين فيها ، متحيرون في معنى الإبليسية وحقيقة إبليس المنخاطب لرب العالمين بقوله : « أنظر في إلى يوم يبعثون ، وأكثر العلماء شاكئون في وجود هذا القائل : « لأغوينهم أجمعين، وأكثر المنفلسفة منكرون قيصته مع آدم وعداوته له، وخطابه لرب العالمين ، ومواجهته له بخشونة الحطاب ، بما ذكر الله سبحانه في القرآن في نحو من خمسين آبة مثل قوله : « ثم لآ تينتهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيانهم وعن شائيلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين، وآبات كثيرة في أمثال هذه الحكايات موجودة في التوراة والإنجيل، وصُعفُ الأنبياء، عليهم السلام، كثيرة "، وقد بينا نحن معانبها في رسالة البعث والقيامة ، ولكن نوب أن

١ اخوانهم : اي اخوان الشياطين من الكفار .

نذكر في هذا الفصل منها طرفاً في كيفية عداوة أولياء الله تعالى مع إبليس، وكيفية محاربتهم مع الشياطين ومخالفتيهم ومجاهدتهم معهم طُول أعمارهم ليلا ونهاراً وسراً وجيهاراً، وانه لا يخنى عليهم مكايدهم، ولا يذهب عنهم غُرورهم وأمانيهم.

# فصل فيما حكاه وليَّ من أولياء الله عن كيفيَّة معرفة مكايد الشياطين ومحاربته معهم ومخالنته جنود ابليس أجمعين

قال العالِمُ المستبصر لأخ له من أبناء جنسه فيا جرى بينهما من المذاكرة في أمر الشياطين وعداوتهم : كيف عرفت الشياطين ووساوستهم ? قال : إني لما نشأت وتربيت ، وشدوت من الآداب طرفاً ، وأُخذت من العلم نصيباً ، وعقلت من أمر المعاش قيسطاً ، وعرفت أمرَ المنافع والمضار" ، تبيُّنت ما يجب عـليٌّ من أحـكام النـاموس من الأوامر والنواهي والسُّن والفرائض والأحكام والحدود والوعد والوعيد والذم والمدح على الأعمال والأفعال وعلى تركها ، ثم فمت بواجبها جُهدي وطافتي مجسب مــا 'وفـُقت' له وفـُضِيَ عليٌّ ويُستر لي . ثم تفكرتُ في قول الله تعالى : ﴿ إِن الشَّيْطَانِ لَكُمْ عَدُو ۗ فَاتَّخَذُو ۗ عدوياً ، وقوله : ﴿ إِن الشَّيْطَانَ كَانَ لَلْإِنْسَانَ عَدُوًّا مُبَيِّنًا ، وآياتِ كَثيرة في القرآن في هذا المعنى، وتفكرتُ في قول النبي، صلى الله عليه وآله : رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر، يعني مجاهدة النفس، وتصديقيه قول الله تعالى : ﴿ وَمَنْ جَاهِدُ فَإِمَّا يَجَاهِدُ لَنَفْسُهُ ﴾ وفكرت في قوله ؛ عليـه السلام : ﴿ لَكُلُّ إِنْسَانَ شَيْطَانَانَ يُغُويَانِهُ ﴾ ، وقوله : ﴿ أَنْ شَيْطَانِي أَعَـانَنَي الله عليه فأسلم ، ، وقوله : ﴿ ان الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم ، وتصديق

ذلك قول الله تعالى: ومن شر" الوسواس الحَمَنَّاس الذي يُوسوسُ في صدور الناسَ إلى آخر السُّورة ، وقوله تعالى : وإنه يراكم هو وقبيلنُه من حيث لا ترونهم » وآيات كثيرة في القرآن في مثل هذا المعنى وأحاديث مرويّة أيضاً في هذا المعنى كثيرة .

فلما سمعت ما ذكر الله تعالى وتفكرت فيما روي عن النبي، صلى الله عليه وسلم ، في هذا المعنى ، نظرت عند ذلك بعقلى ، وفكرت بقلبي ، وتأملت ُ برويتي ، فلم أرَ أحـداً في ظاهر الأمر يضادُ في في هـذا المعنى ولا مخالفني ولا يعاديني من أبناء جنسي ، وذلك لأني وجـدت الخطابَ متوجَّهاً عليهم كلُّهم مثلَ ما هو متوجَّه ملى ، ووجدت حُكمهم في ذلك حكمي سُواءً لا فرق بيني وبينهم في هذا الأمر ، فعلمت أن هذا هو أمر "عموم" يشمَل جميع بني آدم ويعمُّهم . ثم تأملت وبحثت ودقتقت النظر ، فوجدت حقيقة معنى الشياطين، وكثرة جنود إبليس اللعين أجمعين، ومخالفتهم بني آدم، وعداوتهم لم ، ووساوسهم إيَّاهم ، هي أمور ُ باطنة وأسرار خفيَّة مركوزة في الجـَـبلة ، مطبوعة " في الحليقة ، وهي الأخلاق الرديئة ، والطباع المذمومة المنتشئة منذ الصبا مع الإنسان بالجهالات المتراكمة ، واعتقادات آراء فاسدة من غير معرفة ولا بصيرة ، وما يتبعها من الأعبال السيئة والأفعال التبيحة المكتسبة بالعادات الجارية ، الحارجة من الاعتدال بالزيادة والنُّقصان ، المنسوبة إلى النفس الشُّهوانية والنفس الغُضبيَّة ، ثم تأملت ونظرت ، فوجدت الحطاب في الأمر والنهي والوعد والوعيد والمدح والذم متوجهـاً كلُّه إلى النفس الناطقة العاقلة المميّزة المستبصِرة ، ووجدتها هي بما توصف من الأخلاق الجميلة والمعارف الحقيقية والآراء الصحيحة والأعمال الزكيّـة مَلَكِكاً من الملائكة بالإضافة إلى النفس الشهوانية والغضبية جبيعاً . ووجدت هاتين النفسين ، أعنى الشهوانية والغضبية، بما توصفان به من الجهالات المتراكمة، والأخلاق المذمومة، والطباع المركوزة ؛ والأفعـال القبيحة التي لهما بلا فكُر ٍ ولا رويَّة ٍ كأنهما

شيطانان بالإضافة إلى النفس الناطقة .

ثم تأملت وبجثت ودقتقت النظر ، فوجدت جبيع الأعسال الزكيّة والأفعالِ الحسنة التي هي منسوبة الي النفس الناطقة إنما هي لها مجسب آرائها الصحيحة واعتقاداتها الجميلة . ثم وجدتُ تلك الآراء والاعتقادات إنما هي لما بحسب أخلاقها المحمودة المكتسّبة بالاجتهاد والرويّة، والعادات الجارية العادلة، او ما كانت مركوزة في الجُبلة ، فتبيُّنتُ عند ذلك ، وعرفتُ بهذا الاعتبار أن أصل جبيع الخيرات وصلاح الإنسان كليها هي الأخلاق المعمودة المكتسبة بالاجتهاد والرويَّة ، والمركوزة' في الجُبلة ، وتبين لي وعرفت أيضاً أن أصل جميع الشرور وفشاد أمور الإنسان كلتها هي الأخلاق المذمومة المكتسبة بالعادات الجارية منذ الصبا من غير بصيرة ، أو ما كانت مركوزة في الجبلة ؛ فلما تبين لي ما قلت'، وعرفت' حقيقة ما وصفت، تأملت قول النبي، صلى الله عليه وعلى آله أجمعين : ﴿ رَجَعْنَا مِنَ الجَهَادُ الْأَصْغُرُ إِلَى الجَهَادُ الْأَكْبُرِ ﴾ وقولَ الله تعالى : ﴿ إِن الشَّيطَانُ لَكُم عَدُو ۚ فَاتَّخَذُوهُ عَدُو ۗ ﴾ يعني خالِفُو ﴿ وَحَارِبُو ۚ كَمَا تحاربون أعداءكم المشركين، فتبين لي بقول النبي، صلى الله عليه وسلم، وقول ِ الله ، عز وجل ، أن العدو جنسان والعداوة وعان والجهاد قسمان : أحدُهما ظاهر جلى ، وهو عداوة الكُفَّار والمخالفين في الشريعة ، وحربُهم وجهادُهم ، والآخَرُ باطِن خني ، وهو عداوة الشياطين المخالِفين في الجَبلة المتضادّين في الطبيعة ، وتبين أن حربَهم وعداوتهم وخِلافَهم هي الحقيقة ، وعداوة الكُفَّارِ وحربَهم هي العَرَضيَّة . وذلك ان عداوة الكُفَّار هي من أجل أسباب دُنيَوية، وعداوة الشياطين من أجل أسباب دينية ، وان غلبتهم وظفرهم يَعريض منها شقاوة الدنيا، ويفوت العزه والسلطان والتمتسّع باللذات الدُّنيوية ونعيمها وطيب عيشها ، ثم تزول يوماً ما . وأما عداوة الشياطين وغُلبتُهُم وظفر ُهم فيعرضُ منها شقاوة الآخرة وعذابُها ، ويفوت عزُّهما وسُلطانها ونعينها ولذاتها وسرورها وفرحها ورَوحُها وريحانها ودوامُها ،

فبحسب التفاو'ت ما بين هذين الأمرين ، قال النبي ، صلى الله عليه وآله وسلم : و رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر ، ومــا ذكر الله سبحانه في الفرآن في عدَّة مِسُور في آيات كثيرة من التحذير من مكر الشباطين والغُرور بخطراتِهم، والأمرِ بمِخالفتهم وعدارتهم والجهادِ لهم، إذ كان الحطبُ فيهم أجلَّ والحطر ُ أعظم ، مجسب التفاوت ِ ما بين السعادتين في الدنيا والآخرة والشقارة فيهما . فلما تبين لي ما ذكرتُ وعرفت حقيقة ما وصفت ، تبيّن لي أعدائي وشياطيني ومُخالِفي ومن يريد أن يُغويني عن رُشدي ويُضلّني عن هُداي الذي دعاني إليه ربي وإلهي وأوصاني به ، وما نصحى نبيِّني ، عليه السلام، ببيانه لي، وعلمت أني إن لم أقبَل وصيَّة ربي ونصيحة نبيِّي، وأني متى توانيتُ وتركت الاجتهاد في مخالفة أعدائي وعدارتهم غـكبوني وظفروا بي ، وأسروني ومَلَكُونِي واستخدموني في أهوائهم ومُرادانهم المُشاكلة ِ لأَفعالهم السيّئة ، وصارت تلك الأشياء عاده " لي وجبلة " في وطبيعة " ثانية ، فتصير نفسي الناطقة التي هي جوهرة شريفة شيطانة مثلهم ، فأكون قد هلكت وبقيت في عالم الكون والفساد مع الشياطين معذَّ بأ كما قال الله سبحانه: وكلما نتضجت جلودهم بدُّ لناهم جلوداً غيرها ﴾ الآية ، وكقوله تعالى : ﴿ لَا بِثَينَ فَيَهَا أَحْقَابًا ﴾ الآية . ثم تفكُّرت وعرفت وتبيّن لي أني إذا قبيلت وصية ربي ونصحة نبيي، واقتدیت بهما ، واستعنت بربی وشمئرت واجتهدت وخالفت هوی نسی الشهوانيَّة ، وعاديت نفسي الغضبيَّة ، وحاربت أعدائي المخالفين لنفسي الناطقة، فإني أَظفُر ُ بهم وأَغلِبُهم بقو"ة ربي ، وأَملِكُهم بإذنه ، وأَستعبِد ُهم بحَو له وقو"ته ، وأكون ملِكاً عليهم وسلطاناً ، ويصيرون كلُّهم عبيداً لي وخَدماً وخَوَلًا ، فأصرفهم تحت أمر نفسي النباطقة ونهيها ، وتكون هي عنبد ذلك مَلكاً من الملائكة بإظهار أفعالها الحسنة وأعمالها الزكيَّة وأخلاقها الجميلة وآرائها الصحيحة ومعارفها الحقيقيَّة ، وتكون هاتان النفسان الباقيتان، أعنى الشهوآنية والغضبيَّة ، عبدَ بن مقهورين لها وتحت أمرِ ها ونهيبها ، ويكون

جميع أخلافيهما وسجاياهما كالجنود والأعوان والحدّم والعبيد للنفس الناطقة ، مَسُوسِين بسياسة عادلة، جارية على هذا السّداد، كما رُسِم في الشريعة الوضيّة أو في الموجبات العقلية ، فأكون عند ذلك قد فعلت ما وصّاني به ربي بقولي وفعلي بقوله : «إن هذا صِراطي مستقيماً فاتسبِعوه ، الآية ، وقال لنبيه، عليه السلام : «قل هذه سبيلي أدعو إلى الله ، الآية .

فلما تبيَّن لي ما ذكرت وعرفت حقيقة ما وصَفت ، نظرت عند ذلك في أحوالي وتفكرت في تصاريف أموري ، فوجدت بُلِية َ هيكلي مركبَّة " من أخلاط ِ متزجة ، منضادًة القوى ، مركوزة فيها شهوات مختلفة، فتأملتُها فإذا هي كأنها نيران كامنة في أحجار كبرينيَّة ، ووجدت و تودَّها هي المشتهيات من ملاذ" الدُّنيا ونعيمها ، ووجدت اشتعال تلك النيران عند الوَّقود كأنها حريق لا يطفأ ولهب لا يخمَد ، أو كأمواج بجر متلاطمة ، أو رياح عاصفة تدسَّر كل شيء ، أو كعساكر أعـداء حملت في غـارة ، وذلك اني وجدت ُ حرارة شهوات المأكولات والمشروبات في نفسي عند هيجان نار الجوع والظ.إ كأنها لهب النيران التي لا تطفأ، ووجدت نفسى الشهوانية عند الأكل والشرب من الشرَ • كأنها كلاب وقعت على جيف تنهش ، ووجدت ُ حرارة الحِرص في نفسي عند هيجان نار الطمع كأنها حريقٌ تُلهِبُ الدنيـاكلـُّها ، ووجدتُ نفسي عند ذلك كأنها وعاء لا يمتلىء من جميع ما في الدنيا من المتاع، ووجدت حرارة الغضب في نفسي الحيوانية عند هيجان نار الحركة كأنها حريق ترمي بشرر كالقصر ، ورأيتها عند هيجان حرارة نار الافتخار والمُباهاة كأنها خيرُ خليقة الله وأشرفهم ، ورأيتها عند هيجان نار حرارة شهوة الرياسة وتملُّكها لها كأن الناس كلهُم عبيد لهـــا وخُوَل ، ورأيتها عند هيجان حرارة نار شهوة الكرامة وطلبها لها كأنها دَين لازم حال ؛ ورأيتها عند هيجان نار طلب خدمة خُوكُما كَأَنها ترى الطاعة لها حتماً فريضة كالطاعة لله، وكالنَّحَتُم والفريضة، ورأيتها عند قضاء ما يجب عليها من حق من حقوق غيرها مُتوانية " في تأديته

كأنها ناقلة 'أجبالي ، وكأنها عليها أحمال" ثقيلة ، ورأيت مركبها عند اللهو واللعب كأنها بجنونة والهة "سكرانة" ؛ ورأيتها عند محبة المدح والثناء عليها كأنها أعقل 'الناس وأفضلهم وأجلئهم ؛ ورأيتها عند هيجان نار الحسد كأنها .و" يُويد خراب الدنيا وزوال النّعم عن أهليها وحلول النقم بهم ؛ وعلى هذا ثال وجدت ورأيت 'سائر أخلاقها الرديثة وخصالها المذمومة وأعمالها السيّئة أفعالها القبيحة وآرائها الفاسدة ، فعلمت 'عند ذلك أن هذه كلها نيران" لا تخمد حريق" لا يَطفاً ، وأعداء لا يتصالحون ، وحرب" لا تهدأ وقتال لا يسكن ، داء لا يبرأ ومرض لا يُشفى ، وعناء طويل ' ، وشغل لا يُفرَغ منه إلى لموت .

فشمَّرتُ عند ذلك بالعزم الصحيح والنيَّة الصادفة ، وشُدَدتُ وسطي إزار الحَزم، وأخذت سلاح الاجتهاد، وارتديت برداء الورع، ولبستُ نميص الحياء وتسربلت سربالَ الجلة ، ووضعت على رأسي تاج الزُّهد في الدنيا ، وأثبت محدمي على التقوى ، وأسندت ظهري إلى الله بالتوكل عليه ، وجعلت شعاري الخوف منه والرجاء ، وزبمت فيُوى نفسى بالنهي ، وفتحت عيني بالنظر إلى إشارة المُعلمّ ، وجعلت دليلي حسن الظن بربي ، وسلكت منهاج السُّنَّة، وقصدت الصراط المستقيم للقاء ربي وناديته نداء الغريق، ودعوته دعوة المضطر ، وأقررت بالعجز والتقصير، وطرحت نفسي بين يديه بلا حول ولا قوة إلاَّ بالله العليِّ العظيم ، وتضرعت إليه مثلَ الصبي إلى والده الشفيق الرفيق . فلما رآني ربي على تلك الحال سميع ندائي وأجـــاب دعائي ورحيم ضُعفي ، وأعطاني سُؤلي ، وأمد أني بجنوده ، ودلنَّني على مكايد أعدائي ، فغزوتنهم مع ملائكته ، وأظفرني بهم وأعانني عليهم وحرسني من غرورهم وأحرزني من خطواتهم ، وسلمت ُ من خطر كيدهم ، وفـُزت بالغنيمة سالماً غانماً ، وردَّ اللهُ الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً ، وكفى اللهُ المؤمنين القتال ، وكان اللهُ و قويًّا عزيزاً ، وجند الله كانوا هم الغالبين ، وحزب الشيطان

414

YŁ

كَانُوا هُمُ الْحَاسَرِينَ .. وكل هذا من فضل ربي ليبلوكي : أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْثُر : ومن شَكْر. فإنما يشكر لنفسِه ، ومن كفر فإن ربي غني كريم . .

## فصل في حكاية أخرى

عن ولي من أولياء الله تعالى لما تفكر في معنى التكليف والبكوى ، ولم يتجه له وَجه الحكمة فيهما ، قال في مناجاته : رب خلقتني ولم تستأمر في ، وتوفيتني ولم تستشرني ، وأمرتني ونهيتني ، ولم تنخيرني ، وسلطت علي هو مؤذيا وشيطاناً منفوياً ، وركبت في نفسي شهوات مركوزة ، وجعلت في عني دنيا مزينة ، وخو فتني وزجرتني بوعيد وتهديد ، وقلت لي : فاستقم كما أمرت ولا نتبع الهوى فيضلك عن سبيلي ، واحدر الشيطان لا ينفوينك ، والد نبيا لا تغر تك ، وتجنب شهواتك لا ترد ك ، وأمانيك ينفوينك ، واله أنبيا كا بناه جنسك فدارهم ، ومعيشة الد نبيا فاطلبها من وجه الحلال ، وأما الآخرة فلا تنسها ولا تعرض عنها فتخسر الد نيا والآخرة ، وذلك هو الحسران المبين ، فقد حصلت يا رب بين أمور متفاد أن وقوى متجاذبة ، وأحوال متفالية ، فلا أدري كيف أعمل ، ولا أي شيء وفقى متجاذبة ، وأحوال متفالية ، فلا أدري كيف أعمل ، ولا أي شيء أمنع ، و وقد تحيرت في أموري ، وضكت عني حيلتي ، فأدركني يا رب وخذ بيدي ، ودلتني على سبيل نجاتي ، وإلاً هاكت .

فأوحى الله ، سبحانه ، إليه وألقى في سرّه وألهمه وقال : يا عبدي ما أمرتك بشيء تعاونني فيه ، ولا نهيتك عن شيء كان يضرّني إن فعلته ، بل الها أمرتك لتعلم بأن لك ربّاً وإلها هو خالقك ومصور اله ورازفك ومنشيك وحافيظك وهاديك وناصِر لا ومعينك ، ولتعلم بأنك محتاج في جميع ما أمرتك به إلى معاونتي وتوفيقي وهدايتي وتبسيري وعنايتي، ولتعلم أيضاً بأنك محتاج في جميع ما نهيتك عنه إلى عصمتي وحفظي ورعايتي ، وانك محتاج محتاج في جميع ما نهيتك عنه إلى عصمتي وحفظي ورعايتي ، وانك محتاج في جميع ما نهيتك عنه إلى عصمتي وحفظي ورعايتي ، وانك محتاج في جميع ما نهيتك عنه إلى عصمتي وحفظي ورعايتي ، وانك محتاج في جميع ما نهيتك عنه إلى عصمتي وحفظي ورعايتي ، وانك محتاج في جميع ما نهيتك عنه إلى عصمتي وحفظي ورعايتي ، وانك محتاج في جميع ما نهيتك عنه إلى عصمتي وحفظي ورعايتي ، وانك محتاج في جميع ما نهيتك

في جميع متصرف اتك وأحوالك في جميع أوقاتك من أمر دنياك وآخيرتك ليلًا ونهاراً إلى تأييدي لك ، وانه لا يخفى على من أمرك صغيرة ولا كبيرة " سِر"اً وعلانية ، وليتبين لك وتعرف انك محتاج ومفتقر إلي ، وأنك لا بُد" لك مني ، فعند ذلك لا تعرِض عني ولا تنساني ، بل تكون في دائم الأوقات في ذكري ، وفي جميع أحوالك تدعوني ، وفي جميع حوائجك تسألني ، وفي جبيع مُتصرٌ فاتك تخاطبني ، وفي جبيع خلواتك تناجيني وتشاهدني وتراقبني، وتكون منقطعاً إليُّ عن جميع خلقي ، ومتصلًا بي دونهم ، وتعلـُم ُ أني معك حيث ما تكون أراك ولا تراني، فإذا عرفت هذه كلُّها، وتيقنت وبان لك حقيقة' ما قلت' وصحة مـا وصفت' ، تركت كل شيء وراءكِ ، وأقبلت عليُّ وحدك ، فعند ذلك أُقر"بك مني وأوصِلُكِ إليَّ وأرفعك عندي وتكون من أُوليائي وأَصفيائي وأَهل جَنتي في جواري مع ملائكتي مُكرَّماً مفضَّلًا فرحاً مسروراً منعَّماً مُلتذًّا آمناً أبداً داعاً سَرمداً . فلا تظنُن بي يا عبدي الظن " السُّوء ، ولا تتوهُّم على غير الحق ، واذكرُ سالف إنعـامي عليك وقـديم إحساني اليك وجميل آلائي لديك ، إذ خلقتُك ولم تكن شيئًا مذكوراً خلقاً سويًّا ، وجعلت لك سمعًا لطيفًا ، وبصرًا حادًّا ، وحواسٌ درَّاكُم ، وقلبًا ذكيًّا ، وفهماً ثاقباً ، وذهناً صافياً ، وفكراً لطيفاً ، ولساناً فصيحاً ، وعقلًا رصيناً ، وبنية " تامـة " ، وجَناناً ثابتـاً ، وصورة حسنة ، وأعضاء صحيحة ، وأدوات كاملة ، وجوارح طائعة ؛ ثم ألهمتُك الكلام والمقــال ، وعرَّفتُك المنافع والمضار"، وكيفيَّة التصرف في الأحوال والصنائع والأعمال، وكشفت ُ الحُنجُب عن بصرك، وفتحت عينيك لتنظرُ إلى ملكوتي وترى عجائب فعلى، وتقديرَ مجاري الليل والنهار ، والأفلاك الدوَّارة والكواكب السيَّارة ؛ وعلَّمتُك حساب الأوقات والأزمان والشهور والأعوام ، وسخَّرتُ لك ما في البر والبحر من المعادن والنبات والحيوان تتصرف فيهـا تصرُّف المَـلاك ، وتتحكم عليها تحكُّم الأرباب ، فلما رأيتك مُتعدياً وجائراً ظالماً طاغيـاً باغياً

منجاوزاً للحدود والمقدار، عر"فتك الحدود والأحكام والقياس والمقدار والعدل والإنصاف والحق والصواب والحير والمعروف والسيرة العادلة ، ليدوم لك الفضل والنعمَ وينصرف عنك العذاب والنقمَ ، وعرضتُك لما هو خير وأفضل وأجل وأشرف وأعزه وأكرم وألذ وأنعم ، ثم أنت تظنن بي ظنون السوء وتتوهم غير الحق .

يا عبدي ، إذا تعذَّر عليك فعل شيء بما أمرتك به ، فقل : لا حول ولا قوة َ إلا بالله العلي العظيم ، كما قال حَمَلة ُ العرش لما نُقُلُ عليهم حَملُه . وإذا أصابتك مصيبة ، فقل : إنا الله وإنا إليه واجعون ، كما يقول صفوتي وأهلُ ا ولايتي . وإذا زَالت بك القدمانِ في معصيتي ، فقل كما قبال صفيتي آدمُ وزوجته : ﴿ رَبُّنَا ظُلُّمَنَّا أَنفُسُنَا ﴾ إلى آخر الآية . وإذا أَشْكُلَ عليك أمر وأهمُّك رأي وأردت رَشَداً وقولاً صواباً ، فقُلْ كما قــال خليلي إبراهيم : ﴿ الذي خلقني فهو يهمدين ، والذي هو يُطعيمُني ويَسقين ، وإذا مَريضت ُ فهو يَشْفِينِ ﴾ إلى آخر الآيات إلى قوله: ﴿ إِلاَّ مِن أَتِي اللهُ بِقلبِ سليمٍ ﴾. وإذا أَصَابِنَكُ مَصِيبَةً أَوْ غُمْ أَوْ حُنُونَ ، فَقَلَ كَمَا قَالَ يَعْقُوبُ ۚ إِسْرَائِيلَ : وَالْمَا أَشْكُو بثِّي وحُزني إلى الله ، وأُعلَـمُ من الله ما لا تعلمون » وقال: «يا بَنيُّ ان الله اصطفى لكم الدِّين فلا تمنُوتُنَّ ، الآية . وإذا جرت منك خطيئة ، فقــل كما قال موسى نجيِّي: «هذا من عمل الشيطان» الآية. وإذا صُرِفت عنك معصية» فقل كما قال يوسف الصَّديق : ﴿ وَمَا أَبُرِّيءَ نَفْسِي ۚ الآيَةِ . وَإِذَا ابْتُلِّيتَ بَفْتَنَةً فافعل كما فعل داود خليفتي : ﴿ فَاسْتَغَفَّرَ رَبُّهُ وَخَرٌّ رَاكُماً وَأَنَابَ ﴾ . وإذا رأيت العُصاة من خلقي والخاطئين من عبادي ولا تدري مــا حُكمي فيهم فقل كما قال المسيح روحي : ﴿ إِن تُعَدُّ بِهِم فَإِنْهِم عَبَادُكُ ، وَإِنْ تَغْفَر لَمْم فَإِنْكُ أنت العزيز الحكيم.. وإذا استغفرتني وطلبت عفوي فقل كما قال محمد نبيّي، صلى الله عليه وآله وأنصاره: ﴿ رَبُّنَا لَا تَوْاخَذُنَا إِنْ نَسِينَا أَو أَخَطَّانَا ، رَبُّنَا

ولا تُحمِلُ علينا إصراً كما حَمَلتَه على الذين من قبلنا \ ، إلى آخر السورة . وإذا خِفْتَ من عواقب الأمور ولا تدري بماذا بُختَم لك ، فقل كما قسال أصفيائي : « ربّنا لا تُنزِغ قلوبنا بعد إذ هَدَيتنا ، وهب لنا من لنَدُنْكُ رحمة "، إنك أنت الوهاب ».

# فصل في فضل التوبة والاستغفار والدُّعاء

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الله ، عز" وجل ، لم يذكر ذنوب أنبيائه وخطاياهم في القرآن ، شنعة عليهم، ولا تقبيحاً لآثارهم ، ولا لسُّوء الثناء عليهم، ولكن ليكون للباقين قدُوة بهم في التوبة والندامة ، والرجوع عن الذنوب ، والاستغفار لله ، عز" وجل ، والإنابة إليه ، كما أمر الله بقوله: « تُوبوا إلى الله جميعاً أيها المؤمنون » وقال الله تعالى : « ان الله يجب السُّوابين ويجب المنطيرين » يعني الذين لم يُذنبوا ، وقال لنبيه محمد ، صلى الله عليه وسلم : « قل يا عبادي الذين أسرفوا » الآية ، وآيات كثيرة " في القرآن في هذا المعنى .

ويرُوى عن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، أنه قبال : لولا أن بني آدم إذا أذنبوا تابوا واستغفروا ، فيغفر الله لهم ، لحلق الله خلقاً يذنبون فيتوبون ويستغفرون ، فيغفر لهم . وانما ذكرنا هذه الحكايات لكيا تتفكر فيها وتعتبر ، وما ذكر الله من أخبار رسوله وقيص أوليائه ، فلا تيأس من روح الله ولا تقنط من رحمته ، إذا سمعت قول الذين لا يعلمون ، وذلك أن قوماً من أهل الحشوية ٢ والجكل يتعصبون في الورع من غير حقيقة ، ولا معرفة بأحكام الدين ، في كفرون المؤمنين بالذنوب ، وينهستقونهم

١ الامر: الذديه والثقل.

٧ الحشوية : طائفة من أهل البدع الاسلامية ، تجسكت بالظواهر ، وذهبت إلى التجميم وغيره.

ويحكُمون لهم بالخلود في النار بغير علم ولا بيان ، بل بقياسات لفتّقوها لهم وسوّلوها بعقولهم الناقصة ، وحكموا بها بزعمهم ، فلا جَرَمَ أَنهم انقطعوا عن الله وبئيسوا من روحه وقنيطوا من رحمته .

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن لكل طائنة من المؤمنين وجماعة من المتديّنين صناعة " ينفردون بها عن غيرهم ، أو حرفة " يمتازون بها عمن سواهم ، وأن من صنعة أولياء الله وعباده الصالحين الدعاء إلى الله بالتزهيد في الدنيا ، والترغيب في الآخرة ، على بصيرة ومعرفة ويقين وحقيقة كما ذكر الله تعالى وأخبر عنهم واحداً واحداً .

من ذلك حكاية عن رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إلميانه قوله:
و أتقتلون رجلًا أن يقول ربي الله وقد جاه كم بالبينات من ربّكم ، إلى قوله:
و فوقاه الله سيئات ما مكروا وحاق بآل فرعون سوة العذاب ، ومن ذلك قوله : و يا ليت قومي يعلمون ، الآية ، وقوله حكاية عن نفر من الجن قوله : و يا قومنا أجيبوا داعي الله وآمنوا به يغفر لكم ، إلى آخر الآية . ومن ذلك قوله حكاية عن ومن ذلك قوله حكاية عن أحد الأخوب في الدانيا : و أكفرت بالذي خلقك من تراب ثم من نكفة ثم سواك رجلا ، إلى قوله : و فلن تستطيع له طلبا ، ، وقوله حكاية عن أخ مؤمن في الآخرة قوله لأهل الجنة : و انه كان لي قوين يقول أإنك لمن المُصدقين ، إلى آخر الآية . ومن ذلك قوله حكاية عن لنهان : و يا بُني انها المُصدقين ، إلى آخر الآية . ومن ذلك قوله حكاية عن لنهان : و يا بُني انها الأرض يأت بها الله ، الآية .

ومن ذلك قوله حكاية عن السحرة قولهم لفرعون: ﴿ أَمَا تَقْضِي هَذْهُ الحَيَاةُ اللَّهُ ثَيَا ﴾ إلى آخر الآيات . ومن ذلك قوله حكاية عن العلماء المُستبصرين في أمر الآخرة إذ قالوا لقومهم المريدين الحياة الدُّنيا ، إذ قالوا: ﴿ يَا لَيْتَ لَنَا مَثْلُ مَا أُوتِيَ قَارُونَ ﴾ أنه لذو حظ عظيم . وقال الذين أوتوا العلم : ويلكم ثواب ما أوتي قارون، انه لذو حظ عظيم . وقال الذين أوتوا العلم : ويلكم ثواب أ

الله خير " لمن آمن » إلى آخر الآبة. ومن ذلك قول أصحاب طالوت الذين يظنون الذين لا يعلمون : « لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده . قال الذين يظنون أنهم ملاقو الله : كم من فئة قليلة غلبت فئة "كثيرة بإذن الله ، والله مع الصابرين » ومن ذلك قول أتباع المسيع : إذ قال المسيع : «من أنصاري إلى الله ، قال الحواريون : نحن أنصار الله » وقول أتباعه أيضاً لما سمعوا القرآن : وما لنا لا نؤمن بالله وما جانا من الحق » الآبة ، ومن ذلك قول المؤمنين العارفين المستبصرين : « ربّنا لا نوّغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لد نك رحمة " ، انك أنت الوهباب » وآيات كثيرة في القرآن في صفات المؤمنين ، وعلامات أولياء الله ، وكلام عباد الله الصالحين .

فهذه الكلمات والأقاويل وأمثالها من كلام أولياء الله وعباده الصالحين المُستبصرين تدُلُ على أنهم يعرفون حقيقة المعاد وحقيقة أمر الآخرة ، وهؤلاء العلماء بأسرار النّبُو"ات والمتخرّجون بالرياضات الفلسفيّة ، وهم ورَثة الأنبياء ، وصيناعتُهم الدعاء إلى الله وإلى الدار الآخرة الـتي هي دارُ الحيوان لو كانوا يعلمون ، يعنى أبناء الدنيا .

ومن صناعتهم أيضاً التزهيد في الدنيا والترغيب في الآخرة بضروب الأمثال ، والوصف البليغ ، والمواعظ الحسنة ، والحكمة البالغة ، والتذكار والبشارة والإنذار ، بمعرفة واستبصار ويقين ودراية ، بلا شك ولا ريبة . وقال الله تعالى في مدحهم: «ومن أحسن قولاً من دعا إلى الله وعمل صالحاً ، وقال إننى من المسلمين .

ومن علامات أولياء الله أيضاً وصفات عباد و الصالحين أنهم لا يذكرون في مجالسهم وخَلُواتهم أَحَـداً إلا الله ، ولا يتفكّرون إلاً في مصنوعـاته ، ولا ينظرون إلا إلى فنون إحسانه وعظيم إنعامه وجميل آلائه ، ولا يعملون إلاً

١ طالوت : شاوول ملك اسرائيل .

٣ جالوت : الجبار الفلسطيني الذي قتله داود ، في العبراني جلبات .

لله ، ولا يخد مون إلا إيّاه ، ولا يغبون إلا إليه ، ولا يرجون إلاً منه ، ولا يسألون إلاً هو، ولا يخافون غيره ، وهم من خَسْبته مُسْفقون . كلُّ ذلك لصحة آزائهم وتحقّق اعتقادهم في ربهم ، وشد استبصارهم أنه لا يقدر على ذلك بالحقيقة إلا الله تعالى . وهذا الاعتقاد الحق والرأي الصحيح الجميل ، ينتج لهم من صحة معرفتهم بربهم وتيقن علمهم به ، وذلك انهم يرونه رؤية الحق في جميع مشصر فاتهم ، ويشاهدونه في كل حالاتهم ، لا يسمعون إلا منه ، ولا ينظرون إلا إليه ، ولا ينظرون واستغلوا بالحالق عن المحلوق ، وبالرب عن المربوب ، وبالصانع عن المصنوع ، وبالمسبّب عن السبّب و تساوت عندهم الأماكن والأزمان ، والمحققة الأغيار الإسبب عن السبب والمناء ، وتساوت عندهم الأماكن والأزمان ، وباعوا الدانيا بالدين ورجوا السلامة من التعب والعناء ، وعاشوا في الدنيا آمنين ، ورحلوا عنها سلمين ، ووصلوا إلى الآخرة غاغين ، لأنهم كانوا في الدنيا مُحسنين ، وما على المحسنين من سبيل .

وقد ذكر الله تعالى نعت هؤلاء القوم في القرآن في آيات كثيرة، وأثنى عليهم ومدحهم. ووردت عن النبي ، عليه السلام ، أخبار "كثيرة في نعتهم وصفتهم ومدحهم وحُسن الثناء عليهم، ومن ذلك ما روي عنه، صلى الله عليه وسلم ، أنه قال : لا يزال في هذه الأمة أربعون رجلا من الصالحين على ميلة إبراهيم الحليل ، عليه السلام. فقيل : يا رسول الله ، خبر نا عن ميلة إبراهيم عند ربه . فقال : إنه كان حنيفاً مُسلماً سليم القلب ، وذلك أنه لما هم " به قومه يقذ فونه في النار ، بكت الملائكة في السماء رحمة "له ، فأوحى الله ، سبحانه ، إلى جبرائيل : أن الحكة وأعنه إن استعان بك ، فجاء جبرائيل ، عليه السلام ، وهو لا في المنجنيق ، ليرمى به في النار . فقال له : يا إبراهيم عليه السلام ، وهو لا في المنجنيق ، ليرمى به في النار . فقال له : يا إبراهيم عليه السلام ، وهو لا في المنجنيق ، ليرمى به في النار . فقال له : يا إبراهيم

١ الأغيار : جمع غير .

٢ وهو : أي آبراهيم الحليل .

هل لك من حاجة ? فلِشد"ة تعلثق قلبه بربّه وتوكله عليه ، وثِقته بوعده ، ويقينه بتخليصه إياه ، واستغنائِه عمن سواه ، قال : أمّا إليك فلا . فعند ذلك قال الله تعالى : « يا نار كوني بر دا وسلاماً على إبراهيم . » ويقال إن من هؤلاء الأربعين رجلًا أربعة "منهم الأبدال الإبدال وإنما سنسوا الأبدال لأنهم بُدالوا خلق ، وصُفُوا تصفية " بعد تصفية .

وذلك أن هؤلاء الأربعين مُنتَقَون من جملة أربعمائة من الزاهدين العارفين المحقيِّقين وهؤلاء الأربعمائة مُنتَقَون من أربعة آلاف من المؤمنين التائبين المخلِّصين ، وكلما مضى شخص من الأربعة قام في رُتبته شخص من الأربعين؛ وإذا مضى شخص من الأربعين قام في رتبته شخص من الأربعمائة؛ وإذا مضي شخص من الأربعمائة ارتقى إلى منزلته شخص من الأربعة الآلاف ، فبلغ مرتبته وقام مقامه ؛ وكلما مضى شخص من الأربعة الآلاف ارتقى مكانه بدلاً منه واحد من المؤمنين التائبين المخلِّصين ، فبلغ درجته وقام مقامه ؛ وإليهم أشار أمير المؤمنين علي ، عليه السلام ، بقوله لكُمْـيَل بن زياد : أولئكَ الأَقلُتُون عدداً ، الأعظمون عند الله قد راً ، هجم بهم العلِمُ على حقيقة الأمر ، فباشروا روح حقيقة اليقين ، إلى آخير كلامُـه . وفيهم يقول : صحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلَّقة " بالملا الأعلى . وإليهم أشار موسى ، عليه السلام ، بقوله في مناجاته : يا ربِّ إني أَجدُ في التوراة نعتَ رجال كادوا يكونون أنبياء من قوَّة التمييز والمعرفة والصَّلاح ، من هم يا ربِّ ? اجعلهم من أمَّتي ! فأوحى الله تعالى إليه وقــال الله : تلك أمَّة ُ أحمد ، وإليهم أشار بقوله تعالى : ﴿ ثُم أُورِثُنَا الكِتَابُ الذين اصطَفَينا من عِبادنا ، فمنهم ظـالم لنفسه ، ومنهم مُقتصِد ، ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله ، .

الأبدال : قوم من الصالحين ، قبل لا تخلو الدنيا منهم ، لا يموت أحدهم إلا قام مكانه آخر
 من سائر الناس ، قبل وهم سبمون : أربعون بالشام وثلاثون بنيرها .

واعلم يا أخي بأن هؤلاء القوم الذين تقد م ذكرهم هم ورث أنبياء الله وخُلفاء وُسُله في الأرض ، وأن الذي ورثوه منهم إنحا هو العلم والإيمان والتعبد ، وقَبُولُ التأييد والإلهام ، والزهادة في الدنيا وترك طلبها ، والرغبة في الاخرة والاشتياق إليها، وذلك أنهم متشبهون بالملائكة في أفعالهم وأخلاقهم وسيرتهم من تركهم الشهوات الجسانية ، وإعراضهم عن اللذات الجسية المركوزة في الطبيعة ، بالامتناع عنها بعد المقدرة عليها ، مع شدة عاذبة الطبيعة لهم إليها ، وهم يتركونها باجتهاد منهم وعناية شديدة بعد الفكر والروية ، ومختادون الشدة على الرخاه ، والتعب على الراحة ، ومخالفة الموى وحمل ثقل التعبد على النفس ؛ وكل ذلك لهر ضاة الله والاقتداء بأنبيائه ورسله في سُنة الدين ، فلا جر م أنهم ملائكة بالقوة ، فإذا فارقت نفوسهم ورسله في سُنة الدين ، فلا جر م أنهم ملائكة بالقوة ، فإذا فارقت نفوسهم بالجسد ، أن تصير النفس الناطيقة مما ملائكة بالقول بعدما كانت بالمؤرة .

واعلم يا أخي بأنه لو لم يكن في قوة النفس الناطقة أن تصير ملكاً بالفعل، لما جاءت الوصية من الله تعالى لها يأسرها بالتشبه بالملائكة في أفعالها وأخلاقها وسيرتها ، ولا كانت موعودة بملاقاتها ومخاطبتها مثل قوله ، جل ثناؤه : و تتكنز ل عليهم الملائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا ، وأبسروا بالجنة التي كنتم توعدون ، يعني المؤمنين عند قبض أرواحهم مثل قوله تعالى: « الذين تتو فاه الملائكة طيبين ، يقولون : سلام عليكم ، ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون » . ومثله قوله تعالى : « والملائكة يدخلون عليهم من كل باب ، سلام عليكم بما صبرتم ، فنعم عقبى الدار ! » وآيات كثيرة في القرآن في هذا المنى يطول تعداد ها .

واعــلم يا أخي أن هؤلاء الذين ذكرناهم من الصــالحين هم الذين ســــّاهم الله تعالى أولي الألباب وأولي النّهي وأولي الأبصار ، وهم أوليـــاء الله وأحـــّــاؤ. ،

وإليهم أشار بقوله تعالى لإبليس: « إن عبادي لبس لك عليهم سلطان ، وهم المُفلِحون وهم الغائزون وإليهم أشار رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في وصيته لأبي هُرَيرَة بقوله: عليك يا أبا هُرَيرَة بطريق أقوام إذا فَزع الناسُ لم يَغزعوا ، وإذا طلب الناسُ الأمان من النار لم مخافوا. قال : من هم يا رسول الله ? عُدُّهم لي وصِفِهم حتى أعرفهم . قـال : قوم من أمَّتي في آخر الزمان يجشرون يوم القيامة محشَرَ الأنبياء ، إذا نظر إليهم الحلائق ظنُوهم أنبياء بما يرون من حـــالهم ، حتى أعرِفَهم أنا بسِياهم فأقول : أمَّتي أمَّتي ، ليعرِف الحلائقُ أنهم ليسوا بأنبياء . ويمر ون مثل البرق والربح يغشى أبصار الجميع نورُهُم . قلتُ : يا رسول الله مُرني بمثل عملهم لعلتي ألحق بهم . قــال : يا أبا هُريرَة إن القوم ارتكبوا طريقاً صَعباً لحقُوا بدرجة الأنبياء ، آثروا الجُـوع بعدما أشبعهم الله ، والعطش بعدما أرواهم الله ، والعري بعدما كساهم الله ؛ تركوا ذلك رجاء ما عند الله ، تركوا الحكال مخافة حِسابه ، صحبوا الدُّنيا بأبدانهم ، من غير أن تعلق بشيء منها قلوبهم، تعجبُ الأنبياء والملائكة من طاعتهم لربهم، فطوبى لهم، وددت أن الله جمع بيني وبينهم! ثم بكى رسول الله، صلى الله عليه وسلم، شوقاً إلى رؤيتهم ، ثم قال : إذا أَراد الله ، سبحانه، بأهل الأرض عذاباً ، فنظر إليهم إن كان واحد منهم صرَف العذاب عنهم ، فعليك ، يا أبا هُرَيرَة ، بطريقتهم ، فمن خالف طريقتَهُم ، وقع في شِدَّة

وقال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم : طوبى لإخواني ! قيل : يا رسول الله ، أو لسنا إخوانك ? قال : أنتم أصحابي، وأولئك إخواني . قيل : من هم إخوانك يا رسول الله ، صلى الله عليك ? قال : قوم " يكونون في آخر الزمان يؤمنون بي ولم ير وني ، يصد قونني ويتبعونني ، هم إخواني وأنتم أصحابي ، طوبى لهم ! وإليهم أشار بقوله في وصيته لأسامة بن زيد : عليك بطريق الجنة ، وإيّاك أن تختلج بدونها . قال : يا رسول الله ، ما أيسر ما يُقطع به تلك

الطريق ? قال : الظمأ في الهو اجر، وكسر النفوس عن لذ"ة الدنيا. يا اسامة، عليك بالصوم ، فإنه يقر"ب إلى الله ، إنه ليس شيء أحب" إلى الله من ربح فم الصائم وترك الطعام والشراب لله تعالى ، فإنك إن استطعت أن يأتيك الموت وبطنك جائع"، وكبدك ظمآن، فافعل، فإنك تُدرك بذلك أشرف المنازل في الآخرة وتحلُّ مع النبيين ، عليهم السلام، وتفرحُ الأنبياءُ والملائكة بقدوم روحك عليهم ، ويصلُّتي عليك أهل الجنان . إياك ، يا أسامه ، ودعاء كلُّ كبد جائع ، قد أذابوا اللحوم وأحرقوا الجلود في الرياح والسمائيم، وأظمأوا الأكباد حتى غَسْيَت أبصارُهم ، فإن الله ، سبحانه ، إذا نظر إليهم باهي كرام الملائكة بهم، بهم يصرف الله الزلازل والفين حيث كانوا. ثم بكى رسول الله شوقاً إلى رؤيتهم، حتى اشتد بكاؤه وعلا نحيبه، وهاب الناس أن يتكلُّموا، حتى ظنُّوا أنه أمر محدثَ من السماء. ثم قال: ويح لهذه الأمَّة ما يَلقَى منهم من أطاع الله فيهم ، كيف يقتُلونهم ويُكذُّ بونهم من أُجِل أَنهم أَطاعوا الله ! فقال عمر بن الخطَّاب : يا رسول الله ، والناسُ يومئذ على الإسلام ? قال : نعم ، قال : فيم يقتُلون من أطاع الله ? قال : يا عُمر ، ترك القوم الطريق ، وركبوا فُرُه الدواب، ولبسوا الحرير والديباج والليِّن من الثياب، وأكلوا الطيّبات ، وشربوا بارد الشراب ، وجلسوا على أرائكهم متّكتّبن ، وخدمُهم أبناء فارس والروم. يتزيّن الرجل منهم زينة المرأة لزوجها، ويُتبرُّج النساء بزيُّ كسرى بن هُرمُز والملوك الجبابرة، ويُسمِّنُون أَبدانهم ، ويتباهون بالكِساء واللباس، فإذا نظروا أولياء الله، وعليهم العُباء ، منحنية واصلابُهم، قد ذبحوا أَنفُسهم من شدَّة العطش؛ وإن تكلُّم منهم متكلُّم كُذَّب وأبعيد وطرد، وقيل : قرينُ الشيطان ورأْسُ ضلالة ، يجرِّم زينة َ الله الـتي أخرجَ لعيباده ، والطيِّبات من الرزق، فأوَّلوا كتاب الله بغير تأويله، واستذلُّوا أولياء الله وأخافوهم . يا أسامة ، إن أقربَ الناس إلى الله، يوم القيامة ، من طال حُزنه

١ الغره : الدراب النشيطة الغويــٰة .

وجوعه وعطشُه في الدنيا، هم الأخيار' الأبرار' الذين إن شهدواً لم يُعرفواً ، وان غابوا لم يُفتقدوا ، يعرفهم أهلُ السماء، ويخفَون على أهل الأرض، تشتاق إليهم البقاع وتحفُّ بهم الملائكة ، يَنْعُمُ الناسُ بالدُّنيا ، ويَنْعُمُونَ بالجوع والعطش، لبس الناس ليِّن الثياب، ولبسوا الحشين، افترش الناس الوطاء ٢، وافترشوا هم الجباه والركب ، ضَعِك الناس وبكوا هم . يا أسامة ، ألا لهم الشَّرفُ الْأُعلَى يومَ القيامة ، وددتُ أَني رأيتهم ، وبتاع الأرض لهم رجيبة، والجبَّاد عنهم راض ، والراغب إلى الله من رغب فيما رغبوا ، والحاسر من خَالَفَهُم، تَبَكِّي الأُرضُ إِذَا فَقَدْتُهُم، ويَسْخُطُ الْجِبَّارُ عَلَى بِلَدِ لَبِس فَيه مَنْهُم أحد". يا أسامة '، إذا رأيت أحدهم في قرية، فاعلم أنه أمان لأهلها، لا يعذ"ب الله قوماً فيهم منهم أحد ؛ اتخذهم ، يا أسامة ، لنفسك أصحاباً ، عساك تنجو معهم، وإياك أن تسلك غير طريقهم، فتزل قدمُك، فتهوي في النار. يا أسامة، ترك القومُ الحلال من الطعام والشراب، طلبوا الفضلَ في الآخرة، ولم يتكالبوا على الدنيا تكالب الكلاب على الجيف، أكاوا العُلسَق، ولبيسوا الحكت، تواهم شُعثًا غُبُورًا، إذا رآهم الناس ظنُّوا ان بهم داءً ، وما بهم داءً ، وظنُّوا أنهم , خو لطو ا<sup>٤</sup> وما خو لطو ا ، و لكن خالط القوم أمر<sup> م</sup> عظيم ؛ ظن ً الناس أن قد ذهبت عقولهم وما ذهبت ، ولكن نظروا بقلوبهم إلى أمر إلهـي" ، فهم في الدنيا عند أهلها يمشون بلا عقول . يا أسامة ، عقِلوا حين ذهبت عقول الناس، طوبي لهم وحسن مآبٍ ، ألا لهم الشرف الأعظم!

ويجكى عن بعضهم أنه كان يُسبَع في خلواته وهو يقول: يا ربّ ، وبجي ! كيف أغفُل ، ولست بغفول عنى ، أم كيف يُهنئني العيش ،

۱ شهدوا : حفروا .

٢ الوطاء: الفراش اللِّين .

٣ الملق : جمع الملقة وهو ما يتبلغ به من الميش .

غولطوا : أي أصابهم من من الجنون .

واليوم الثقيل أمامي ، أم كيف لا يطول حزني ، ولا أدري ما يكون من ذنبي ، أم كيف أوخر عبلي ، ولا أدري متى يأتي أجلي ، أم كيف أسكن إلى الدنيا، وليست بداري ، أم كيف أجمعها ، وفي غيرها مُقامي ومأواي، أم كيف تعظم رغبتي فيها ، والقليل منها يكفيني ، أم كيف آمَن فيها ، وأنا لا يدوم فيها حالي ، أم كيف يشتد حرصي عليها ، ولا ينفعني منها ما أخلقه لغيري ، أم كيف أوثرها ، وقد طركت من آثرها قبلي ، أم كيف لا أعمل في فكاك لا أبادر بعملي من قبل أن يتصرم منها مدتي ، أم كيف لا أعمل في فكاك نفسي ، قبل أن يغلق ذهني ١ ، أم كيف يشتد عجبي بها ، وهي مفارقة لي ومنقطعة عني ؟

وسُئِل رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، عن قوله تعالى : ﴿ إِن هَذَا لَغِي الصَّحُفِ الأُولَى صُحُف إِبراهِم وموسى . » قال : كان فيها مكتوباً : عجبيت لمن أيقن بالخياب كيف عجبيت لمن أيقن بالخياب كيف يعمل السَّيئات ، وعجبت لمن أيقن بالقدر كيف ينصيب ٢ بدنه ، وعجبت لمن يرى الدنيا وتقلَّبها بأهلها كيف يطمئِن إليها ، وعجبت لمن أيقن بالجنة كيف لا يعمل الحسنات ، لا إله إلا الله محمد رسول الله .

ويُروى عن أبي ذَرَ ، رحمة الله عليه ، أنه قال : قلت لرسول الله : أوصني . قال : عليك بتقوى الله ، فإنه رأس أمرك . فقلت: زدني يا رسول الله . قال : عليك بذكر الله ، فإنه رأس كل خير ، وقراءة القرآن ، فإنه نور " لك في السماء وذكر " لك في الأرض. قلت : زدني . قال : عليك بالجهاد، فإنه رهبانية هذه الأمة . قلت : زدني . قال : انظر إلى من دونك ، ولا تنظر إلى من هو فوقك . قلت : زدني . قال : أقيل "الكلام إلاً من

١ يغلق ذهني : من قولهم : غلق الرهن ، اذا استحقه المرتهن ، وذلك اذا لم يفك في الوقت المشروط .

۲ ينصبه : ينعبه ويعييه .

ذِكر الله ، فإنك بذلك تغلِب الشيطان . قلت : زدني . قال : أحب المساكين وجالِسهم . قلت : زدني . قال : كن في الدنيا كأنك غريب وعُد " نفسك في الموتى . قلت : زدني . قال : قل الحق ولو كان مُر آ . قلت : زدني . قال : لا يأخذك في الله لومة لاغم . قلت : زدني . قال : ارض من الدنيا بكسرة تقيم بها جسدك ، وخرقة توادي بها عورتك ، وظل تسكن فيه . قلت : زدني . قال : اكظيم الغيظ وأحسن إلى من أساء إليك . قلت : زدني . قال : إياك وحب الدنيا، فإنه رأس الخطايا، إن الدنيا تهلك صاحبها، وصاحب الدنيا لا يهلكها . قلت : زدني . قال : انصح للناس كما تنصح والناس كما تنصح والمناك ، ولا تعب عليهم بما فيك مثله ، يا أبا ذر ، إن له لا عقل كالتدبير ، ولا ورَع كالكف "، ولا حسب كعسن الخليق .

وقال رسول الله: من اشتاق إلى الجنة سارَع إلى الحيرات ، ومن أشفق من النار سلا عن الشهوات ، ومن زهد في الدنيا هانت عليه المنصبات . ويقال إن الزهمد في الدنيا مفتاح كل خير ، والرَّغبة فيها مفتاح كل شر وخطيئة . وقيل في الحكمة : الدنيا قنطرة فاعبروها إلى الآخرة ، ولا تعمرُوها ، إنكم خُلِقتم للآخرة لا للدنيا ، وإنما الدنيا دارُ العمل ، والآخرة دار الجزاء ، وهي دار القرار ودار المقام ودار النعم ودار الحلود .

#### فصل في حسن التكليف

واعلم يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الله تعالى كلمّم موسى ابن عبر ان، وناجاه باثني عشر ألف كلمة، يقول له في عقب كل كلمة: يا موسى، ادن مني ، واعرف قدري ، فأنا الله . يا موسى ، أتدري لم كلّمتك من بين خلقي ، واصطفيتك لرسالتي من بين بني إسرائيل ? قال موسى : فمن على يا دب . قال : لأني اطلّعت على أسرار عبادي ، فلم أر قلباً أصفى على يا دب . قال : لأني اطلّعت على أسرار عبادي ، فلم أر قلباً أصفى

لمودتي من قلبك . قال موسى ، عليه السلام : لِمَ خلقتني يا ربِّ بعــد أن لم أكن شيئاً ? قال : أردت بك خيراً . قال: ربِّ مُن على . قال: أسكنك جنتي ، وأدخيك دار كرامتي مع ملائكتي ، فتخلـد هنــاك منعَّماً ، ملتذاً أ مسروراً . قال : فما الذي ينبغي لي أن أعمل ? قال : لا يَزَل لسانك رَطَبًا من ذِكري ، وقلبُك وجِلًا من خِشيتي ، وبدنك مشغولاً بخدمتي ، ولا تأمَن مكري إلى أن ترى رجلك في الجنة . قال : يا رب لم ابتليتني بفرعون ? قال : إنما اصطنعتُك لنفسى على أن أخاطب بلسانك بني إسرائيل، فأسبعتهم كلامي وأعلَّمتهم شريعة التوراة وسُنَّة الدين، وأدُّلتَّهم على الآخرة، ومَن اتبعك منهم ومن غيرهم كاثناً من كان . يا موسى ، بلتغ بني إسرائيل أَني لما خلقت السموات والأرض جعلت لهما أهلًا وسُكَّاناً ، فأهل سماواتي هم ملائكتي وخالص عبادي الذين لا يعصُونني ، ويفعلون مــــا يُؤمَّرون . يا موسى، قل لبني إسرائيل وبلتُّغهم عني أنه مَن قَـبَـِلَ وصيِّي ووفى بعهدي، ولم يَعصنِي ، رقَّيته إلى رُنبة ملائكتي ، وأدخلت جنتي ، وجازيته بأحسن الذي كانوا يعملون . يا موسى ، قل لبني إسرائيل وأبلِغهم عني أني لما خلقت الجين والإنس والحيوانات أجمع ، ألهمتُهم مصالح الحياة الدنسا وعرَّفتُهم كيفيَّة التصرُّف فيها لطكب منافِعها والهرب من المضارِّ منها: كلُّ ذلك بما جعلت ُ لهم من السمع والبصر والفؤأد والتمييز والشعور أجمع . وهكذا أَلْمُمتُ أَنبِيائِي ورُسُلِي والحُواصَّ من عِبادي ، وعرَّفتُهُم أَمر المبدإ والمعاد والنَّشَأَةِ الآخِرة ، وبيَّنت ُ لهم الطريق وكيفيَّة َ الوصول إليها . يا موسى ، قل لبني إسرائيل يَقبَلون من أنبيائي وصيتي ، ويعملون بها ، واضمَن لمم عني أني أكفيهم كلّ ما مجتاجون إليه من مُصالح الدنيا والآخِرة جميعاً، ومن وفى بعهدي وفيت بعهده ، كاثناً من كان من بني آدم ، وألحقتهم بأنبيائي وملائكتي في الآخِرة دارِ القرار . قال موسى : يا ربُّ لو خلقتُنا في الجنة وكفيتنا ميحَن الدنيا ومصائبَهَا وبلاءَها، ألبس كان خيراً لنا? قال: يا موسى،

فد فعلت بأبيكم آدم ما ذكرت ، ولكن لم يعرف حتى وقدر نعينى ، ولم يحفظ وصينى ، ولم يُوف بعهدى بل عصانى ، فأخرجتُه منها ، فلما تاب وأناب ، وعدتُه أن أردَّه إليها ، وآليت على نفسي أن لا يَدخُلُها أحد من ذرّيته إلا من قبيل وصيّتي وأوفى بعهدى ، ولا ينسال عهدى الظالمين ، ولا يدخُل جنتي المتكبرون ، لأني جعلتُها للذين لا يريدون عُلُوا في الأرض ولا فساداً ، والعاقبة للمنتقبن . با موسى ، ادع العيادي وذكرهم آلائي ، فإنهم لا يَذكرون مني إلا كل خير سالفاً وخالفاً ، عاجلًا وآجلًا . يا موسى، ويل لمن تفوتُه جنتي ، ويا حسرة عليه وندامة " ، حين لا ينفعانه . يا موسى، خلقت الجنة يوم خلقت السموات ، وزينتُها بألوان المحاسن ، وجعلت نعيم أهلها وسرورها روحاً وركياناً ، فلو نظر أهل الدنيا إليها نظرة " من بعيد ، أهلها وسرورها روحاً وركياناً ، فلو نظر أهل الدنيا إليها نظرة " من بعيد ، نا من عبادي ، تحيّتُهم يوم يلقونه سلام وطوبى لهم وحُسنُ مآب .

قال موسى: يا رب ، قد شو قتني إليها ، فأرني يا رب لأنظر إليها . قال : يا موسى، لا يَهنِّتُكَ العيش في الدنيا بعد النظر إليها ، لأنك من أبناء الدنيا إلى وقت معلوم ، فإذا فارق الروح الجسد رأيتها ، ووصلت إليها ودخلتها ، وتكون فيها ما دامت السموات والأرض ، فلا تتعجّل يا موسى، واعمل كما أمرت ، وبشر بني إسرائيل بالذي بشرتك به ، وادع مهم إليها ، ورغتهم فيها ، وزهدهم في الدنيا .

#### فصل

واعلم يا أَخَيَ بأن الرغبة في الدنيا مع طلب الآخرة لا يجتمعان. فمن زهد في الآخرة رغب في الدنيا ، ومال في الآخرة رغب في الدنيا ، ومال المسيح، عليه السلام، في بعض مواعظه لبني إسرائيل: اعلموا أن مَثَلَ دنيا كم

440

مع الآخرة ، كَمْنَل ِ مَشْرَقَكُم ومَغْرَبُكُم ، كلما أَقْبَلْتُم إِلَى المغرب ازددتُه من المُشرق بُعداً ، وكلما أقبلتم إلى المشرِق ازددتُم من المغربِ بعداً . وقبل في بعض كتب بني إسرائيل : رغَّبناكم في الآخرة فلم ترغبوا ، وزهَّدناكم في الدنيا فلم تزهدوا، وخو"فناكم مِن النَّــادِ فلم تخافوا ، وشو"قناكم إلى الجنة فلم تشتاقوا، ووبَّخناكم فلم تبكوا . بشِّرِ القـائلين بأن لله سيفاً لا ينام ، وهو نار جهنم . ويقول الله تعـــالى : يا ابن آدم خيري إليك نازل ، وشر ك إلي ا صاعد" ، أنحبّب ُ إليك بالغنى ، وأنت تتبغُّض إليّ بالمعاصي، لا يزال يأتيني كل يوم ملك كريم بقبيح أفعالك. يا ابن آدم، أما تراقبني، أما تعلم أنك بعيني ? يا ابن آدم ، اذكرني عند خلواتك، وعند حضور الشهوات الحرام ، واسألني أن أنزعها من قلبك ، وأعصمك عن معصيتي ، وأبغيُّضها إليك ، وأيسُّر لك طاعتى وأحبُّبها إليك ، وأُزيِّنها في عينيك . يا ابن آدم ، إنما أمرتُك ونهيتُك لتستعين بي وتعتصِم بحبلي ، لئلاً تستغني وتتولَّس عني ، فأعرض عنك ، وأنا الغنيُّ عنك وأنت الفقير إليَّ ؟ إنما خلقتك في الدنيا وسخَّرتها لك لتستعدُّ للقائي وتتزوَّد منها للقدوم عليَّ ، لئلاً تـُعرِض عني وتخلد إلى الأرض. واعلم يا ابن آدم بأن الدار الآخرة خير" لك من الدُّنيا ، فلا تختر ْ غير ما اخترت ُ لك ، ولا تكره لقائي ، فإنه مَن كره لقائي كرهت لقاءَه ، ومن أحب لقائي أحببت لقاءه .

### فصل في عظات مختلفة

تأمل يا أخي ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، ما ترى من الأمور الدُّنيويّة ، واعتبر بما تشاهد فيها من تصاريفها بأهلِها حالاً بعد حال ، وتفكر فيا ذكرنا في هذه الرسالة من هذه الحكايات عن أنبياء الله وأوليائه وعباده الصالحين ، وما وصفنا من أخلاقهم الحسنة وسيرتهم العادلة وأفعالهم الجميلة ، فاجتهد أن

تقتدي بهم وتسلك طريقهم ؟ واستعن بالله واسأله التوفيق ؟ وانظر إن استوى لك أن تكون في أعلى المراتب ، فلا ترض لنفسك بأد و نيها، واحذر مخالفتهم وترك الاقتداء بهم ، فإنهم أنة المدى ومصابيح الد بي والدعاة والمداة إلى سبيله بالحيكمة والموعظة الحسنة ، وهم حُبَجَ الله على خلقه ، وصفوت من عباده ، فالمنفليح من اتبعهم ، والحاسر من خالف طريقهم ، هم صفوة الله وخيرت من خلقه .

واعلم يا أخي بأنه ليس بين الله ، عز وجل ، وبين أحد من خلقه من قرابة، وأن أكرم عباده عنده أنقاهم، وأحبهم إليه أطوعهم له ، وأكثرهم له ذكرا ، وأكيسهم في الأمور، وأشد هم اجتهاداً، وأشد هم استعداداً للرحلة من الدنيا إلى الآخرة ، وأكثرهم زاداً للمعاد .

واعلم أن أخفهم مُؤنة في الدنيا وأر وحهم قلباً مَن زهد فيها ، فبادر واعلم أن أخفهم مُؤنة في الدنيا الطريق الآخرة ، فإن خير الزاد التقوى ، فسادع إلى الحيرات ونافس في الدرجات قبل فناء العُمر ونفاد الأجل وقرب الفوت . واعلم يا أخي بأن خير مناقب الإنسان العقل ، وأفضل خصاله العلم ، ولكل شيء خاصية "، وخاصية العقبل صحة التمييز ، ومعرفة الحقائق ، والسيرة العادلة ، وحسن الاختيار ، فانظر الآن إن كنت عاقلا ، واختر من الأمور أفضلها ، ومن الأخلاق أجملها ، ومن الأعمال خير ها ، ومن المراتب أشرفها ، ومن المنافع أعمها وأدو مها .

واعلم يا أخي بأن الآخرة أفضل من الدانيا ، وأهلها أفضل من أهل الدانيا ، وأخلاقهم أكرم من أخلاقهم وسيرتهم أعدل من سيرتهم، ومراتبهم أشرف ، ونعيمهم أدوم ، وسرورهم أبقى ، ولذاتهم أخلص ، فانظر الآن على ما يقع اختيادك ، وكيف يكون ، ولأيهما تعمل ، ولا يكن إيثارك ، إن كنت عاقبًا الأخرة فقد تبيين لك الراشد من الغي ، وعرفت الضلالة من الهدى ، وميزت الصواب من الحطا ، وعلمت الحق من الباطل ، وانزاحت

العلّة ، وقد أعذر مَن أنذر ، ليهلك من هلك عن بيّنة ، ومجيا من حَيي عن بيّنة ، ولئلاً يكون للناس على الله حُجّة " بعد الرّسُل، وما على الرّسول إلاّ البلاغ المبين .

فانظرُ الآن يا أُخي إن كان لم يتبيّن لك بعد ما قد شرحنا. من هذه الأوصاف ، ولم ينبُّهك من نوم الغفلة ورقدة الجهالة ما خَوَّلناك ، ولم يشفِك ما ذكرناه، ولم ينفعك ما وصفناه، فأبيت الا التغبُّد والغبرة ١ في طغيان أبناء الدُّنيا المفرورين بها ، الغافلين عن الآخرة الجاهلين لها ، بأن تقول : لا بدُّ لي من الاقتداء بهم ، ومداخلتهم فيا هم فيه من الغرور ، ومزاحمتهم عبلي ما هم مُزدَحِمون عليه ، ورضيتَ لنفسك بالتشبُّه بهم في سُوء أَخــلاقهم ، وتراكم جهالاتهم ، وفساد آرائهم ، وسوء أعمالهم ، وقبيح أفعالهم ، وسيرتهم الجائرة، وأمورهم المُسيئة، وأحوالهم المتغايرة، وتصارينهم المختلفة، وأسبابهم المتضادَّة، من عداوة بعضهم بعضاً ، وحسد بعضاً ، وبَغْني بعضهم على بعض ، وتكبُّرهِم وتكاثرِهم وتفاخُرُهم فيا هم فيه من أمور هذه الدُّنيـ الدُّنيَّةِ ، والاغترار بها ، وما يتكلُّفونه بينهم من زُخرُف القول غروراً ، ويتبكُّنون به من الكلام خداعاً ، وقلوبهم مملوءة غشاً وغيلًا وحسداً وكبراً وحيرصاً وطمعاً وبغضاً وعداوة ومكراً وحييًلا، مثل قوم دينهم التعصب، واعتقادهم النَّفاق ، وأعمالهم الرَّياء ، واختيارهم شهوات الدنيا ، يتمنُّون الحلود فيها مع علمهم بأنه لا سبيل إليه ، مجمعون ما لا يأكلون ، ويبنون ما لا يسكنون، ويؤمَّلون ما لا يُدركون ، ويكسَّبون من الحرام وينفِقون في المساصي ، ويمنَّعون من المعروف ، ويركَّبون كلُّ مُنكر ؛ سُكارى متسر"دُون ، في طغیانهم یعمهون، لا یستعون الناداء ، ولا یبصرون الهدی ، ولا ینجع فیهم الوعظ ولا الذَّكر ، ولا الأمر ولا النَّهي ، ولا الوعـد ولا الوعيـد ، ولا

١ التفيد : من تفيُّده أي غيره ، والمراد : يأبي الا أن يكون متفيداً مفيوراً .

الترغيب ولا الترهيب، ولا الزجر ولا التهديد، بل ترام في غيهم يترددون، وفي طغيانهم يعمبهون، مؤكون مديرون، عن الآخرة معرضون، على الدنيا يتكالبون تكالب الكلاب على الجيفة، منهمكين في الشهوات، تاركين العلوات، لا يسمعون الموعظة، ولا تنفعهم التذكرة، فلا جَرَم أنهم ينهلون قليلا، وينمتعون يسيراً، ثم تجيئهم سكرة الموت بالحق، إن شاؤوا أو أبوا، فيفارقون محبوباتهم على رغم منهم، ويتركون ما جمعوا لغيرهم، يتمتع عال أحدهم حليل زوجه، وامرأة ابنه، وبعل ابنته، وصاحب ميراثه، لهم المهنأة، وعليه الوبال، ثقيل ظهر و بأوزاره، معذ بالنفس عاكسبت يداه، يا حسرة عليهم قامت القيامة على أهلها! وفيقك الله ، أيها الأخ ، السداد، وهداك عليهم قامت القيامة على أهلها! وفيقك الله ، أيها الأخ ، السداد، وهداك عليهم قامت القيامة على أهلها! وفيقك الله ، أيها الأخ ، السداد، وهداك عليهم قامت القيامة على أهلها!

غَنَّت رسالة الأخلاق ، والحمد لله ، والصلاة على رسوله مستنبط ينابيع الحكمة بصفاء جوهره ، والمقارع به أنوف الجاحدين لأو"له ومصدره ، والمنفصح عن غرائبه ، وعلى آله ، وسلم ، حسبنا الله ونعم الوكيل ، نعم المولى ، ونعم النصير ، ولا حول ولا قو"ة الوكيل ، نعم المولى ، ونعم النصير ، ولا حول ولا قو"ة العلي العظيم .

# الرسالة العاشرة من القسم الرياضي في إيساغوجي

#### بسم الله الرحبن الرحيم

اعلم أيها الأخ البار الرحم، أيدك الله وإيانا بروح منه، أنه لما كان الإنسان أفضل الموجودات التي تحت فلك القمر ، وكان من فضيلته العلوم والصنائع ، وكان الشطق من أفضل الصنائع البشرية ، أردنا أن نبيتن ماهيئة النطق ، وكميته وكيفيته ، إذ كان به ينفصل الإنسان من سائر الحيوانات ، كما يقال في حدا إنه حي ناطق مائت ، لأن سائر الحيوانات كالها أحياه مائتون غير ناطقين ، وأيضاً فإن النظق من سائر الصنائع البشرية إلى الروحانية ما هو أقرب ، وذلك أن سائر الصنائع الموضوع فيها الأجسام الطبيعية ، موضوعاتها كلها جواهر عسانية ، كما بينا في رسالة الصنائع .

فأما النّطق فإن الموضوع فيه جواهر النفس الجنزئيّة الحيّة ، وتأثيراته فيها روحانيّة ، مثل الوعد والوعيد والترغيب والترهيب والمديع والهجاء ؛ والدليل على ذلك ما يتبيّن لنا من تأثيرات الكلام في النفوس ، مثل ما يرى من تأثيرات الأجسام بعضها في بعض .

وذلك أن تأثيرات الأجسام بعضيها في بعض نوعان : مُغسِد ومُصلِع " ، فالمصلِع مثل الطعام والشراب المُصلِعين لأجساد الحيوانات ، ومثل

المقاقير والأدوية المصلحة لأجساد المرضى ؛ والمفسيد مثل النساد المهلكة لأجساد الحيوانات وأجساد النبات ، ومثل الضرب بالسيف والسكتين وما شاكله من الأجساد المفسيدة المهليكة لأجسام الحيوانات . فكذا حكم الكلام والأقاويل في النفوس نوعان : مصلح ومفسد ، فالمصلح كالمديح والثناء الجميل الباعثين للنفوس على مكادم الأخلاق، ومثل المواعظ والمواعيد الزاجرين للنفوس عن الأفعال القبيحة وعن مساوىء الأخلاق ، والمفسيد من الكلام النفوس كالشتية والتهديد والقبيح من الأقاويل الجالبة إلى النفوس العداوة والبغضاء ، كما يقال : رأب كلمة جلبت فننة وحروباً . كما قبل في المشل : إن سبب العداوة بين الغربان والبوم كلمة "تكلم بها الغراب يوم اجتاع الطير على قبل في المبدأ الطير على قبل في أطفأت نيران الحروب كما قبل في قصيدة :

لفظ" يُثبّت في النفوس مهابة" ، يكفي كفاية قائد القواد للفظ" يُثبّت في النفوس مهابة " ، يكفي كفاية قائد القواد للا تبلئغ الأقلام بالإيماد

ومن فضيلة النُّطق أيضاً أنه كاد أن يكون مُطابقاً للموجودات كلمّها كمطابقة العدد للمعدودات ، والدليلُ على ذلك كثرة اللغات ، واختلاف الأقاويل ، وفنون تصاريف الكلام ، مما لا يَبلُغ أحد كُنه معرفتها إلا الله ، عز وجل ، فنريد أن نذكر من ذلك طرفاً شِبه المدخل ليقرب على المتعلمين وليسهل على الناظرين في علم المنطق فهم معانيها .

## فصل في اشتقاق المنطق وانقسام النطق إلى قسمين

اعلم يا أخي ، أيّدك الله وإيانا بروح منه ، أن المنطق مشتق من نطق ينطق نبطق ، والنّطق فيعل من أفعال النفس الإنسانية ، وهذا الفعل نوعان : فكري ولفظي ، فالنطق اللفظي هو أمر جِسماني محسوس ، والنطق المنطق

الفكري أمر روحاني معقول، وذلك أن النطق اللفظي إنما هو أصوات مسبوعة لهما هجاة وهي تظهر من اللسان الذي هو عُضو من الجسد ، وتَمُر الله المسامع من الآذان التي هي أعضاء من أجساد أخر ، وأن النظر في هذا المنطق والبحث عنه والكلام على كيفية تصاديفه وما يَدُلُ عليه من المماني، يُسبّى علم المنظق الله وي . وأما النطق الفكري الذي هو أمر "روحاني معقول" ، فهو تصو أر النفس معاني الأشياء في ذاتها ، ورؤيتها لرسوم المحسوسات في جوهرها ، وتميز هما لهما في فيكرتها ، وبهذا النطق يُحد الإنسان ، فيقال إنه حي ناطق مائت ، فنطق الإنسان وحياته من قبل النفس ، وموته من قبل الجسد ، لأن اسم الإنسان إنما هو واقع على النفس والجمع حبيعاً .

واعلم أن النّظر في هذا النّطق والبحث عنه ومعرفة كيفيّة إدراك النفس معاني الموجودات في ذاتها بطريق الحواس ، وكيفيّة انقدام المعاني في فكرها من جهة العقل الذي يُسمّى الوحي والإلهام ، وعبارتها عنها بألفاظ بأي لغة كانت ، يُسمّى علم المنطق الفلسفي .

ولما كان النّطق اللفظي أمراً جسمانياً ظاهراً جلياً محسوساً ، و صع بين الناس لكيا يُعبّر به كل إنسان عبّا في نفسه من المعاني لغيره من الناس الكيا يُعبّر به كل إنسان عبّا إلى أن نذكر من هذا المنطق طرواً السّائلين عنه ، والمخاطبين له ، احتجنا إلى أن نذكر من هذا المنطق طرواً شبه المدخل ليقر ب على المتعلّبين فهم علم المنطق الفلسفي ، ويسهل تأمّله على الناظرين، فنقول أيضاً إنه لما كان النّطق اللّفظي هو ألفاظ مؤلّفة "من الحروف المراف أولاً ، فنقول : إن من الحروف الله كرية هي صورة " في جواهرها قبل إخراجها معانيها وحانيّة في أفكار النّفوس مصورة "في جواهرها قبل إخراجها معانيها بالألفاظ ؛ والحروف الله فظيّة هي أصوات محمولة "في الهواء ، فهدركة " بطريق الأذ نن بالقوة السامعة ، كما بينّا في رسالة الحاس والمحسوس ؛ بطريق الأذ نن بالقوة السامعة ، كما بينّا في رسالة الحاس والمحسوس ؛

والحَـطَـّـة ُ هِي نَقُوشُ خُطَّـت بالأَقلام في وَ جُوهِ الأَلواحِ وَبُطُونَ الطَّـواميرِ ا مُدرَ كَهُ \* بالقُوَّةُ الباصِرةِ بطريق الْعَينَينِ .

واعلم أن الحروف الحَطَيَّة إنما و'ضعت سِمَاتٍ لِيُستَدَلُّ بها على الحروف القَفظيَّة ، والحروفُ اللَّفظيَّة وُضِعَتُ سِماتٍ لِيُستَدلُّ بها على الحروف الفِكريَّة ، والحروفُ الفِكريَّة هي الأصل .

إن الكلام لَـ في الفؤاد، وإنما جُعِلَ اللَّسانُ على الفؤاد دليـ لا وسنتُبيِّن ماهيِّتُها في فصل آخر .

واعلم أن الحروف اللفظية إنما هي أصوات تحدث في الحُلقوم والحنك ، وبين اللهان والشفتين عند خروج النَّفس من الرَّثة بعد ترويجها الحرارة الغريزية التي هي في القلب، وهي غانية وعشرون حرفاً في الله الهنة العربية ، وأما في سائر اللهات فرعا تزيد وتنقص ، وقد بيئنا علة ذلك في رسالة اختلاف اللهات . واعلم أن الحروف إذا ألفت صارت ألفاظاً ، والألفاظ إذا ضبيت الممافي صارت أسماء ، والأسماء إذا ترادفت صارت كلاماً ، والكلمات إذا اتسقت صارت أقاويل . والأقاويل نوعان : موزون ونثر " ، فالموزون كالشمر والرّجز والقوافي ، والنّاثر نوعان ، فمنه فصاحة وبلاغة ، ومنه منظاطبات ويحاورات ، والحطاب نوعان ، فمنه ما يتكلم به جمهور الناس فيا بينهم في طلب حاجاتهم بلا احتجاج ولا خصومة ، ومنه ما يتكلم ما يتكلم با يتكلمون به في دعاويهم وخصوماتهم باحتجاج ولا الديانات والمذاهب ما يتكلمون به في دعاويهم وخصوماتهم باحتجاج ولراهين . والدعاوي والعلوم .

ولما كانت البراهين على صحَّة الدعاوي التي في أمور الدنيــا لا تكون إلاَّ

١ الطوامير : الصحف .

بالشهود والعُقود والصُّكوك ، صارت البراهينُ أيضاً على صحة الدعاوي في أمور الديانات والمَـذاهب والعلوم ، لا تكونُ إلا باستشهاد ما في الكتب الإلهيّة ، والإخبار عن أصحاب الشَّرائيع ، أو إجماع الحصوم ، أو شهادة العقول بالقياس الصَّحيح الذي هو ميزان الحق .

ولما كان اختلاف الناس بالحرز والتخبين في مقادير الأشياء الموزونة والمكيلة دعتهم إلى وضع المواذين والمكايسل ليرفع الحثلثف بها عند الحرز ، وكذلك اختلاف العلماء في الحركم بالحرز والتخبين على الأمور الفائبة عن الحواس ، دعتهم إلى وضع القياسات ليرفع الحثلف بها عند النظر. ولماكان في صحة الوزن والكيل يتعتاج إلى شرائيط من عياد الصنجات، وصحة المكيل والوزن بها، كذلك حرك القياسات التي يُعرف بها الحق من الباطل، والصواب من الحطم، والحيس الشر، مجتاج إلى شرائيط ليصيح بها الحرك ، وقد دُكور ذلك في كتب المنطق الفلسفي بشرح طويل ، ولكن نثريد أن نذكر في هذه الرسالة طرفاً ، ليقرب على المتعلمين فيهم الماني النوس فنقول :

## فصل في الألفاظ الدالة على المعاني

أُولاً: ما الاسم ، وما المُستِّي، وما التَّسيِية ، وما المُستَّى ? ونقول أيضاً : مَن الواصف ، وما الوصف ، وما الموصوف ، وما الصفة ? وأيضاً : مَن الناعِت ، وما المنعوت، وما النعت ؟

تفسيرها: الاسم كل لفظة دالة على معنى من المعاني بلا نرمان؛ والمستي هو القائل ، والتسبية هي قول القائل ، والمستى هو المعنى المشار إليه ، والواصف هو الذات مو الواصف هو الذات

المشار إليه ، والصفة هي معنى مُتعلق بالموصوف ، والناعث هو القائل ، والنعث هو وليس له لفظة " والنعث هو قول الفائل ، والمنعوت هو الذات المشار إليه ؛ وليس له لفظة " وابعة تدُل على معنى مُتعلق بالمنعوت كما كانت الصفة متعلق الموصوف .

#### فصل في الألفاظ الستة

واعلم أن الألفاظ التي تستعملها الفلاسفة في أقاويلها وإشاراتيها إلى المعاني التي في أفكار الناس ستة أنواع: ثلاثة منها دالات على الأعيان التي هي موصوفات، وثلاثة منها دالات على المعاني التي هي الصفات. فالألفاظ الثلاثة الدالة على الموصوفات قولهم: الشخص والنوع والجنس، والثلاثة الدالة على الصفات هي قولهم: الفصل والحاصة والعرض.

وأما شرح معانيها فنقول: الشخص كل لفظة يشار بها إلى موجود مفر د عن غيره من الموجودات، مُدرك بإحدى الحواس، مثل قولك : هذا الرجل، وهذه الدابة، وهذه الشجرة، وذا الحائط، وذاك الحجر، وما شاكل هذه الألفاظ المشارك بها إلى شيء واحد بعينه.

والنوع كل لفظة بشار بها إلى كثرة تَعُمّها صورة واحدة ، مِثلُ قولِك : الإنسانُ والفرس والجمل والغنّم والبقر والسمك ، وبالجملة كل لفظة تعمُم عدة أشخاص مُنتفقة الصور . .

وأما الجنس فهو كل لفظة يشاربها إلى كثرة مختلفة الصّور ، تعمّها كلها صورة أخرى ، كالحيوان والنبات والثنّمار والحبّ وما شاكلها من الألفاظ، فإن كل لفظة منها تعمّم جماعات مختلفة الصّور، وذلك أن قولك: الحيوان ، يعمُ الناس كلّهم ، والسباع والطيور والسّبك وحيوان المساء أجمّع ، وهي كلنها صور مختلفة يَعمّها الحيوان ، وهي صورة ووحانية مُنتّبة الجسم .

وأما قولهم : الفصل والحاصة والعرَّض ، فهي ألفاظ دالة على الصَّفات التي يوصَفُ بِهَا الأَجناس والأنواع والأَشخاص . واعلم أن الصفات ثلاثة "، فمنها صفات الذا بُطَلت بطل وجدان الموصوف معه ، فتسمَّى فصولاً ذاتية جوهرية مثلَ حرارة النار ورطوبة الماء ويُبوسة الحجر ، وما شاكلها ، وذلك أن حرارة النار إذا بطكت بطك وجدان النار ؛ وكذلك حرك رطوبة الماء ويُبوسة الحجر ، وكلُّ صفة لموصوف هكذا حُكمتُه سُمِّيت فصلًا ذاتيًّا جوهريّاً . ومنها صفات إذا بطلت لم يَبطُلُ وجدان الموصوف ، ولكنها بطيئة ُ الزوال ، مشل ُ سواد القير ١ وبياض الثاج وحلاوة العسك وراغحة المسك والكافور ، وما شاكلها من الصّفات البطيئة الزوال ، ولكن ليس من الضرورة أنه إذا بَطَلَ سواد القير أو بياضُ النَّلج أن يَبطُلُ وجدانُ أعيانها، فمثل مده الصفات تسسم خاصية . ومنها صفات سريعة الزوال تسمى عرَضاً ، مثل مُمرة الحجَل وصُفرة الوجَل ومثلُ القيام والقعود والنَّوم والبَقَظة ؛ وما شَاكُل هذه من الصفات يسمَّى عَرَضاً ، لأَنها تَعرِض لشيء وتزول عنه من غير زواله ، وسُمِّيت الصَّفاتُ البطيئةُ الزوال خاصِّيَّة ۗ لأنها صِفات تختص بنوع دون سائر الأنواع .

وتستى الصفات الذاتية الجوهرية فصولاً لأنها تفصل الجنس فتجعله أنواعاً. واعلم أن الصفات التي تستى خاصية أربعة أنواع ، فمنها ما يكون خاصية لنوع ، ويشاركه فيها نوع آخر ، مثل خاصية الإنسان أنه ذو رجلين من بين سائر الحيوانات ، ولكن يشاركه فيه الطير. ومنها ما هي خاصية لنوع، ولا يشاركه فيها غيره ، ولكن لا يوجد في جميع أشخاصه تلك الحاصية ، مثل الكتابة والتجارة وأكثر الصنائع ، فإنها خاصية "لنوع الناس ، ولكن لا توجد في كل إنسان. ومنها خاصية "قد توجد لكل أشخاص النوع، ولكن

١ القير : الزفت .

لا توجد في كل وقت ، مثل المشيب ، فإنه خاصية للإنهان دون سائر الحيوانات ، ولكن لا يوجد إلا في آخر العسر . ومنها خاصية لنوع دون غيره وتوجد في كل أشخاصه وفي كل وقت ، وتستى خاص الحياص ، مثل الضّحك والبكاه ، فإنها من خاصية الإنهان دون سائر الحيوانات ، ولكل أشخاصه وفي كل وقت، وذلك أن الضّحك والبكاء يوجدان للإنهان من وقت ولادته إلى وقت موته ، وكذلك الصهيل لفرس والنهيق للعمار والنبال والنبال والنبال والنبيق للعمار والنبيال للورن غيره ، وهكذا حُكم كل موجود من الموجودات له خاصية تحتص به دون غيره ، وهكذا حُكم كل موجود من الموجودات له خاصية تحيزه عما سواه تستى رسوماً ، عليم ذلك أو لم يعلم .

واعلم أن بالفصول تنقسم الأجناس فتصير أنواعاً، وبها 'نحَدُ الأنواع، لأنها مركبة منها، وبالرسوم تختلف الأنواع ومخالف بعضها بعضاً، يعني خاص الحاص. وبالحواص التي هي أعراض بطيئة الزوال تختلف الأشخاص التي تحت نوع واحد ، مثل الزورقة والشهلة والفطيسة ا والقُنوة والنافة والسهرة والطول والقصر، وما شاكلها من الصفات التي تختلف بها أشخاص الناس ويمتان بعضهم عن بعض ، وكل هذه صفات بطيئة الزوال . وبالأعراض تختلف أحوال الأشخاص مثل القيام والقعود والغضب والرضا، وما شاكلها من الصفات التي لا تدوم ويتعاقبها ضده ها .

واعلم بأن كل صفة للجنس فهي في جميع أنواعه، وكل صفة للنوع فهي في جميع أشخاصه ضرورة ، وليس من الضرورة أن كل صفة للشخص لجميع نوعه ، ولا صفة النوع لجميع جنسه .

١ الفطسة : أي فطسة الأنف .

القنوة: أي ارتفاع اعلى الأنف واحديداب وسطه ، وسبوغ طرفه ، كالفنا ، ولم تذكره
 الماجم .

## فصل في أن الاشياء كلها صور وأعيان

وإذ قد ذكرنا طرقاً من المنطق الفظي شبه المدخل ، فنويد أن نذكر الرقاً من المنطق الفكري، إذكان هو الأصل ، وهذا فرع عليه ، كما ذكرنا قبل أ . فإن الألفاظ إنما هي سيمات دالأت على المعاني التي في أفكار النفرس ، وضعت بين الناس ليعبر كل إنسان عبا في نفسه من المعاني لغيره من الناس ، عند الحطاب والسؤال، فنقول إن الأشياء كلها بأجمعها صور و وأعيان غيريات أفاضها الباري تعالى على العقل الفعال الذي هو جوهر " بسيط مدر ك حقائق الأشياء ، كما بيئتا في رسالة المبادى النفس الكلية قول الحكماء إن الإنسان عالم بأسره ، كما بيئتا في الرسالة التي فسرنا فيها معنى الكلية فاضت على المفيولى الأولى التي بيئتا ماهيتها في رسالة الهيولى والصورة ، ومن المتولى على النفس الكلية فاضت على المفس الجزئية البشرية التي بيئتا كيفية نشونها في وسالة المناولى والصورة ، ومن المتولى على النفس الجزئية البشرية التي بيئتا كيفية نشونها في وسالة لنا ترجَمَتُها و الإنسان عالم صغير ، وهي ما يتصور الناس في أفكارهم من ترجَمَتُها و الإنسان عالم الميولى بطريق الحواس" .

فمن أراد أن يعرف كيف كانت صُور الأشاء في النفس الكاية قبل فيضها على الهيئولى ، فليعتبر صُور مصنوعات البشر كيف تكو"نها في نفوسهم قبل إظهارهم لها في الهيئوليّات الموضوعة لهم في صناعتهم كما بيّنًا في رسالة الصنائع . ومن أراد أن يعرف أيضاً كيف كانت صُور الأشياء في العقل الفقال قبل فيضه على النفس الكليّة، وكيف كان قبنولها تلك الرسوم والصور ، فليعتبر حال رسوم المعلومات التي في أنفس العلماء ، وكيف إفادتهم للمتعلمين ، وكيف قبولهم لها ، كما بيّنّا في رسالة التعلم . ومن أراد أيضاً أن يعرف كيف حال المعلومات في علم الباري، عز وجل ، قبل فيضه على أيضاً أن يعرف كيف حال المعلومات في علم الباري، عز وجل ، قبل فيضه على

١ غيريات : جم غيرية ، وهي كون كل من الشيئين خلاف الآخر ، ويقابلها المينية .

العقل، فليَعْتَبُو حالَ العدد كيف كان في الواحد الذي قبل الاثنين، وكيف نشأ منه كما بيِّننّا في رسالة خواص العدد .

## فصل في العلم والتعلُّم والتعليم

واعلم أن العلم ليس بشيء سوى صورة المعلوم في نفس العالِم، وأن الصَّنعة ليست شيئًا سوى إخراج تلك الصورة التي في نفس الصَّانع العالِم وو صَعبِها في المَــُولى .

واعلم يا أخي أن أنفُس العلماء علامة "بالفعل ، وأنفُس المتعلمين علامة "بالقورة ؛ والتعليم ليس شيئاً سوى إخراج ما في القورة إلى الفعل ، والتعليم هو الحروج من القورة إليه ؛ وأن كل شيء بالقرة لا يخرج إلى الفعل إلا لشيء هو بالفعل يُخرجه إليه ، وأن النفس الكُلليّة الفلكية هي علامة "بالفعل ، والأنفس الجُلليّة الفلكية هي علامة "بالفعل ، والأنفس الجُنرية تكون أكثر معلومات وأحكم مصنوعات، فهي أقرب إلى النفس الكليّة ، لقرب نسبتها إليها وشدة وأحكم مصنوعات، فهي أقرب إلى النفس الكليّة ، لقرب نسبتها إليها وشدة في المنه علومات كثيرة تكن أفعالك كليها حكمية ذكية ، فاجتهد أن تكتسب معلومات كثيرة تكن أفعالك كليها حكمية ذكية ، فإنها القينية الروحانية ، كما تجتهد أبناة الدنيا في اكتساب المال الذي هو القنية الجسدية .

واعلم أنه كما أن المال يتمكن الإنسان به ما يريده من اللذات في الدنيا وطيب العيش ، فهكذا بالعلم تتمكن النّفس من اللّذات في الدّار الآخِرة ، وبالعلم يتقرّب إلى الله أبناء الآخِرة ، وبه يتفاضل بعضهم على بعض ، كما قال الله تعالى : « قَالُ هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ? ، الآية .

واعلم أن بالعلم تحيا النُّفوس من مَوت الجَهَالة، وبه تنتبه من نَوم الففلة كما قال الله : « أَوَ مَن كانَ مَيْتًا فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشي به ، الآية .

فالعلم يهديك إلى طريق ملكوت الساء ، ويعينك على الصعود إلى هناك ، كتوله تعالى: وإليه يصعد الكليم الطيب والعمل الصالح يوفعه ، وأخبر عن أهل الجهالة فقال تعالى : و لا تنفتح لهم أبواب السماء ، ولا يدخلون الجنة حتى يليج الجهك في سم الحياط ، وهذا وعيد لهم بالإياس عن الصعود إلى ملكوت السماء ، فأعيذك أيها الأخ أن ترضى بأن تكون منهم الومعهم ، وقيل إن المر مع من أحب ، بل كن من الذين أم هم رسول الله فقال : كن عالماً أو متعلماً ، أو تجالس العلماء أو تحب العلماء ، وإياك والحامس ، إلا أن تكون من الطوائف .

## فصل في اشتراك الألفاظ وأخواتها

وإذ قد فر عنا من ذكر المعاني ، وأخبرنا بأنها صُورَ كُلُها ورسوم في أفكار النفوس الجزئية ، وأنها تناولتها من المينُولى بطريق الحواس ، وقلنا أيضاً إن الصُور التي في الممينُولى فاضت عليها من النفس الكُلُتِ الفلكية ، وإن التي في العقل وإن التي في النفس أيضاً فاضت عليها من العقل الفصال ، وإن التي في العقل أيضاً أفاضها عليه الباري ، عز وجل . وذكرنا أيضاً الألفاظ بمُجر دها ، وأخبرنا أن الحروف التي هي أصوات مفردَة إذا ألتّفت صارت ألفاظا ، وأن الألفاظ إذا ترادفت وأن الألفاظ إذا ضمتنت المعاني صارت أسماء ، وأن الأسماء إذا ترادفت علاماً ، وأن الكلام إذا ألصيق صار أقاويل . واعلم أن المعاني هي الأرواح ، والألفاظ كالمجسد لا روح فيه . وكل معني في فكر النفس لا لفظة لا معني لها فهي بغزلة جسد لا روح فيه . وكل معني في فكر النفس لا لفظ كه فهو بمنزلة بصد له . واعلم أن الكليمات إذا اتسقت صارت أقاويل ، وأن الأقاويل تختلف تارة من جهة المدني ، وتارة من من جهة المعني ، وتارة منها المنتركة في الانظ، المختلفة في المعنى ،

كقولك: عين الإنسان، وعين الماء، ومُقابِلتُها هي المُتُوادِفة التي هي المُختلِفة في الله المُتَّفِقة في المعنى ، كقولك: البُرُ والحِنطة . ومنها المُتباينة في اللفظ والمعنى جميعاً ، كقولك: حجر وشجر، ومُقابلتها المُتواطِئة وهي المتّفقة في اللفظ والمعنى جميعاً ، كقولك: هذا إنسان اسمه زيد، وهذا اسمه عبرو. ومنها المشتق أسماؤها وهي كقولك: الضارب والمضروب، وما شاكلها من الأسماء المشتقة من الأفعال .

## فصل في أن الأشياء كلها جواهر وأعراض

واعلم يا أخي أن العلماء قالوا: إن الأشياء كلتها نوعان: جواهر وأعراض وإن الجواهر كلتها جنس واحد قائة بأنفسها وإن الأعراض تسعة أجناس وهي حالة في الجواهر وهي صفات لها، وإن البادي عز وجل بلس يوصف بأنه عرض ولا جوهر بل هو خالقهما وعلمتهما الفاعلة وخن نقول: إن الأشياء كلتها صور وأعيان غيريّات أمرتّب بعضها نحت بعض كرتيب العدد، ومنتعليّق وجود بعضها ببعض كوجود العدد من الواحد الذي قبل الاثنين ، كما بيّنيّا في رسالة العدد ، وإن البادي ، جل جلاله ، هو عليّه وهو موجد ها كا بيّنيّا في رسالة المبادى والعقلية .

واعلم أن الصورة نوعان : مُقوّمة ومُتَكَبَّمة ، وقد سبّت العلماء الصُّورَ المقوّمة جواهر ، وسبّت الصور المتبّمة أعراضاً ، وقد بيّنـا النرق بين الصورة المقرّمة والصورة المتبّمة في رسالة المَيُولى والصورة، وفي رسالة الكون والنساد ، فاعر فشها من هناك إن شاء الله .

1.1

27

١ غيريات : جمع غيريّة ، وهي كون كل من الشيئين خلاف الآخر ، ويقابلها السينيّة .

#### فصل في حاجة الإنسان إلى المنطق

واعلم أيها الأخ أنه لو أمكن الناس أن يفهم بعضهم من بعض المعاني التي هي أفكار نفوسيهم من غير عبارة اللسان ، لما احتاجوا إلى الأقاويل التي هي أصوات مسبوعة ، لأن في استاعها واستفهامها كُلفة على النفوس من تعليم اللفات وتقويم اللسان والإفصاح والبيان ، ولكن لما كانت نفس كل واحد من البشر مغمورة في الجسد، مُغطّاة بظلُهات الجسم، حتى لا ترى واحدة منهما الأخرى إلا الهياكيل الظاهرة التي هي الأجسام الطويلة العريضة العبيقة ، ولا يدري ما عند كل واحدة منها من العلوم إلا ما عبر كل إنسان عبا في نفسه لغيره من أبناء جنسه ، ولا يكنه ذلك إلا بأدوات وآلات مثل اللسان والشفتين واستنشاق الهواء ، وما شاكلها من الشرائط التي مجتاج الإنسان المنطق الفظي وتعليبه ، والنظر في شرائطه التي يطول الخيطاب فيها .

فأما النفوس الصافية الغير المنتجسدة فهي غير كتاجة إلى الكلام والأقاريل في إفهام بعضها بعضاً من العلوم والمعاني التي في الأفكار ، وهي النفوس ألفلكية ، لأنها قد صفت من در ن الشهوات الجسمانية ، ونجت من مجر المميلولى وأسر الطبيعة ، واستغنت عن الكون مع الأجساد المظلمة التي هي أسفل السافيلين وعالم الكون والفساد ، وارتفعت إلى أعلى أفق العالم العملوي ، وهمرت في الجواهر النيرة والشفافة التي هي الكواكب والأفلاك ، وذلك كا توجب الحكمة الإلهية والعناية الرابانية ، إذ لم تنقر ن بالأجسام السايرة ، ولم تتحتج إلى كتان أسرارها ، ولا إلى إخفاء ما في ضائرها ، إذ كانت صافية من الحرب فقر نت بالجوامر النيرة والدغل ، وبريئة من الإضار للشر ، فقر نت بالجوامر النيرة والأكر الشاقافة التي يتراءى الجزء منها في الكل ، والكل يتراءى الجزء منها في الكل ، والكل يتراءى في الجزء منها في الكل ، والكل يتراءى في الجزء منها في بعض ، وكما تتراءى في الجزء ، كما تتراءى وجوه المرايا المنجلاة بعضها في بعض ، وكما تتراءى

وجوه الجماعة المتقابلين في عين الواحد منهم ، ووجه الواحد في أعيُنِ الجميع، فهم غير محتاجين إلى الإخبارِ عن الإضمار ، ولا السؤالِ عن كِتان الأسرار، لأنهم في الإشراق والأنوار التي هي معدِن الأخيار والأبرار .

فاجتهد يا أخي فلعل "نفسك تصفو ، وهيئتك تعلو من الرعبة في هذه الدنيا الدنية التي ذميها رب العالمين فقال ، عز " وجل " : « إنما الحياة الدنيا لتعب ولهو وزينة " وتفاخر » إلى قوله : « وما الحياة الدنيا إلا متاع الفرور . » وقال تعالى : « زين للناس حب الشهوات من النساء » الآية . وقال تعالى : « قل : أأنبيث بخير من دَلِكُم للذين اتقوا عند ربهم جنتات " » الآية . وقال تعالى : « تلك الدار الآخرة نجملها للذين لا يريدون على الأرض ولا فسادا ، والعاقبة المئتقين » .

واعلم بأنه إذا عُدِم الجنس عُدِم جبيع أنواعه معه ، وإذا عُدِم النوع عُدِم جبيع أشخاصه معه ، وليس من الضروري إذا و ُجِد الشخص و ُجِد النوع كله ، ولا إذا و ُجد النوع و ُجد الجنس كله . واعلم بأن الأجناس النوع كله ، ولا إذا و ُجد النوع و ُجد الجنس كله . واعلم بأن الأجناس أربعة أنواع: ثلاثة " يستعملها صاحب اللغة في أقاويله، وواحد " يستعمله صاحب اللغة من هذه الثلاثة ، أحد ُها جنس الفلسفة في أقاويله . فالذي يستعمله صاحب اللغة من هذه الثلاثة ، أحد ُها جنس البدي " والآخر جنس الصناعي ، والآخر ُ جنس الناسي . فالجنس البدي " كقولك أجماعة تشير إليهم فتقول : البغداديون والبصريون والحير السانيون وما شاكله ؛ والساعي كقولك لجماعة تشير إليهم فتقول : نجارون حد ادون خبازون وما شاكله ؛ والنسبي كقولك لجماعة : هاشميون عَلويون ربَعيثون . وأما الذي يستعمله الفيلسوف في أقاويله فهو عشرة ألفاظ بيناها في قاطيغورياس .

## الرسالة الحادية عشرة من القسم الرياضي

### في المقولات العشر التي هي قاطيغورياس

#### بسم الله الرحين الرحيم

وإذ قد فرغنا من ذكر الستة الألفاظِ التي في إيساغوجي ، وبيتنا ماهية المعاني التي تدُلُّ عليها وأحداً واحداً ، فنريد أن نذكر العشرة الألفاظِ التي في قاطيغورياس ، ونبيتن معانيها ، ونصف كيف هي ، وأن كل لفظة منها اسم الجنس من الأجناس الموجودة ، وأن المعاني كليها كيف هي داخلة تحت هذه العشرة الألفاظ .

اعلم أيها الأخ البار الرحم ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن الحكماء الأولين لما نظروا إلى الأشياء الظاهرة بأبصار عيونهم، وشاهدوا الأمور الجليلة بحواسهم ، تفكروا عند ذلك في معاني بواطنها بعقولهم ، ومجثوا عن خفييات الأمور برويتهم، وأدركوا حقائق الموجودات بتمييزهم، وبان لهم ان الأشياء كلها أعيان غيريات ، مرتبة في الوجود كترتيب العدد ، ومتعلقة مرتبطة بعض في البقاء والدوام عن العلة الأولى الذي هو الباري ، سبعانه ، كتعلق الأعداد، ورباط بعض من الواحد الذي قبل الاثنين كما بينا في رسالة العدد .

ولما تبيّن لهم هذه الأشياء ، كما ذكرنا ، لقبوا وسبّوا الأشياء المتقدمة في الوجود الصورة ؛ ولما بان الوجود الصورة نوعان : مُقوّمة ومنسّة ، كما بيننا في رسالة والكون والفسادي المسبّوا الصور المقوّمة جواهر ، وسبّوا الصور المنسّة أعراضاً ؛ ولما بان لهم أن الصور المقوّمة حُكمتُها حَكم واحد ، قالوا : إن الجواهر كلسّها بنضاً أن الصور المقوّمة حُكمتُها حَكم واحد ، قالوا : إن الجواهر كلسّها بنس واحد . وكذلك لما تبيّنوا أن الصور المنسّة أحكامُها مختلفة قالوا : إن الأعراض مختلفة الأجناس ، وهي تسعة أجناس مثل تسعة آحاد . فالجوهر في الموجودات كالواحد في العدد ، والأعراض التسعة الآحاد التي بعد الواحد ، فصارت الموجودات كلسّها عشرة أجناس مطابقة لعشرة آحاد ، وصارت الأعراض مرتسّة بعضها تحت بعض كترتب العدد وتعليقيه في الوجود عن الواحد الذي قبل الاثنين .

فأما الألفاظ العشرة التي تتضمَّن معاني الموجودات كلتها فهي قولهم : الجوهر والكم والكم والكيف والمضاف والأين ومتى والنصبة (الوضع) والملكة ويفعل وينفعل .

#### فصل

واعلم يا أخي بأن كل لفظة من هذه الألفاظ اسم لجنس من الأشياء الموجودة ، وكل وخلس بنقسم إلى عدة أنواع ، وكل نوع إلى أنواع أخر ، وكذا دائمًا إلى أن تنتهي القسمة إلى الأشخاص كما سنبيّن بعد .

واعلم يا أخي بأن الحُنكماء لما نظروا إلى الموجودات ، فأول ما رأوا الأشخاص مشل زيد وعمرو وخالد ؛ ثم تفكروا فيمن لم يروه من الناس الماضين والغابرين جميعاً ، فعلموا ان كلهم تسملهم الصورة الإنسانية ، وإن اختلفوا في صفاتهم من الطول والقصر والسواد والبياض والسمرة

والزُّرُ فية والشُّهلة والفطسة والقُنْوة ومنا شاكلها من الصَّفَّات التي يمتاز بهنا بعضهم من بغض، فقالوا: كلُّهم إنسان ، وسمُّوا الإنسان نوعاً ، لأنه جملة الأشخاص المتفقة في الصُّور، المختلفة بالأعراض. ثم رأوا شخصـاً آخر مثلَ حمار زيد وأتان عمرو وجعش خالد ، فعلموا أن الصُّورة الحمَّاريَّة تشمُّلُها كلها، فسنَّوها أيضاً نوعاً . ثم رأوا فرس زيد وحصان عبرو ومُهر خالد، فعلموا أن صورة الفرَسيَّة تشمَلُها كلها ، فسمُّوها أيضاً نوعـاً . وعلى هذا القياس سائر أشخـاص الحيوانات من الأنعـام والسّباع والطير وحيوان المـاء ودواب" البركل بجماعة منها تشمكها صورة واحدة سمَّوها نوعاً. ثم تفكروا في جبيعها ، فعلموا أن الحياة تشملها كلُّها ، فسمُّوهـا الحيوان ، ولقَّبوهـا الجنسَ الشامل لجماعات مختلفة الصُّورَ وهي أنواع له . ثم نظروا إلى أشخاص أُخَر كالنبات والشجر وأنواعها ، فعلموا أن النمو" والغذاء يشملُها كلُّها ، فسمُّوها النامي ، فقالوا : هي جنس ، والحيوان والنبات نوعان له ، ثم رأوا أشياء أخر مثل الحجر والماء والنار والهواء والكواكب، وعلموا بأنها كلُّها أجسام"، فسيُّوها جنساً، وعلموا بأن الجسم من حيث هو جسم"، لا يتحر"ك ولا يَعقيل ولا مُجِيسٌ ولا يعلم شيئاً ؛ ثم وجدوه متحرُّكاً مُنفعِلًا ومصنوعاً فيه الأشكال والصُّور والنقوش والأصباغ ، فعلموا أن مع الجسم جوهراً آخر هو الفاعلُ في الأجسام هذه الأفعالَ والآثارَ ، فسبُّوه روحانياً . ثم جمعوا هذه كلُّها في لفظة واحدة وهي قولهم : جوهر، فصار الجوهر جنساً، والروحانيُّ والجسمانيُّ نوعان له ؛ والجسم جنسٌ لما تحته من النامي والجماد ، وهما نوعان له ؟ والنامي جنس لما تحته من الحيوان والنبات ، وهما نوعان له؟ والحيوان' جنس' لما تحته من الناس، والطيرِ التي هي سكان' الهواء، والسابح ِ التي هي سكان ُ الماء ، والمـَشَّاء التي هي سكان ُ البر ، والهوام ّ التي هي سكان ُ التُّراب، وهي كلها أنواع الحيوان، وهو جنس لها .

فالإنسان نوع الأنواع ، والجوهر جنس الأجناس ، والجسم والنامي

والحيوان نوع من جنس المضاف ، لأنها إذا أضيفت إلى ما تحتبها سميت أجناساً لها ، وإذا أضيفت إلى ما فوقها سُميت أنواعا لها . فهذا وجيز من القول في معاني أحد المقولات العَشرِ التي هي الجوهر وأقسامه وأنواعه وأشخاصه ، وليس له حد ، ولكن رسمه أنه القائم بنفسه القابل للأعراض المتضادة .

ولما رأوا من الجواهر ما يقال له ثلاثة أذرع وأربعة أرطال وخسة مكاييل وما شاكلها، جمعوا هذه وسبّوها جنس الكمّ، وهي كلنّها أعراض في الجوهر ولا يقال لها كمّ ، مثل لي الجوهر ولا يقال لها كمّ ، مثل البياض والسّواد والحلاوة والمرارة والرائحة وما شاكلها ، جمعوها كلها ، وسبّوها جنس الكينف ، وهذه الأعراض هي صفات للجوهر ، وهو موصوف بها ، وهي قائمة به ، وكلنّها صُور مُنسّة له ، كما بيّنا في رسالة الكون والفساد .

ثم إنهم وجدوا أشياء شتى تقع على شيء واحد لم يتغير في ذاته ، بل من أجل إضافته إلى أشياء شتى، فسبّوها جنس المنضاف؛ مثال ذلك رجل يسبّى أباً وابناً وأخاً وزوجاً وجاراً وصديقاً وشريحاً وما شاكلها من الأسماء التي لا تقع إلا بين اثنين يشتركان في معنى من المعاني ، وذلك المعنى لا يكون موجوداً في ذاتيهما ، ولكن في نفس المنفكتر ، سبّوها جنس المنظاف ، وأصحاب الصفات يسبّون هذه المعاني أحوالاً . ثم إنهم وجدوا أسماء أخر ، معانيها غير معاني ما تقدّم ذكرها، مثل فوق وتحت وهاهنا وما شاكلها من الأسماء ، فجمعوها كلبها وسبّوها جنس الأبن . ثم وجدوا أسماء أخر ، معانيها غير معاني ما ذكرنا ، مثل يوم وشهر وسنة وحين ومدة وما شاكلها من من الأسماء ، فجمعوها كلها وسبّوها جنس التي . ثم وجدوا أسماء ، معانيها غير ذلك ، مثل قائم وقاعد ونائم ومنحن ومتكى، ومستند ومستند ومستلق وما شاكل ذلك من الأسماء ، فجمعوها كلها وسبّوها جنس التي . ثم وجدوا أسماء ، معانيها غير ذلك من الأسماء ، فجمعوها كلها وسبّوها جنس النّصة يعني الوضع .

ثم وجدوا أسماء أخر ، مثل قولك : له وبه ومنه وعليه وعنده وما شاكلها من الأسماء ، فجمعوها كلها وسموها جنس الملكة . ثم وجدوا أسماء أخر ، مثل قولك : ضرب وفعك وصنع وما شاكلها من الألفاظ التي تدل على تأثير الفاعل ، فجمعوها كلها وسموها جنس يفعل ، ثم وجدوا أسماء أخر ، مثل قولك : انقطع انكسر انبعث انبجس ، وما شاكلها من الألفاظ ، وجمعوها كلها وسموها جنس ينقعل . ثم تأملوا الأشياء كلها فلم يجدوا معنى خارجاً عن هذه التي ذكرنا، فاجتمعت لهم معاني الأشياء كلها في عشرة ألفاظ حسب، كما وجدوا لمراتب الآحاد عشرة ألفاظ حسب،

واعلم يا أخي بأنه قد جَمعت هذه الأجناس كلَّ موجود من الجواهر والأعراض ، وما كان وما يكون ، ولا يتقدر أحد أن يتوهم شيئاً خارجاً عن هذه الأجناس وما تحتويه من الأنواع والأشخاص .

واعلم بأنه ربا اجتمعت هذه المعاني في شخص واحد ، مثال ذلك زيد " ، فإنه جوهر" ، وفيه كمية " ، لأنه طويل ، وفيه كيفية ، لأنه أسود ، وفيه مضاف ، لأنه ابن " ، وأبن لأنه في مكان ، ومتى لأنه في زمان ، ونصبة لأنه قائم أو قاعد ، ومكتحة لأنه ذو مال ، ويفعل إذا ضرب ، وينفعل إذا ضرب وينفعل إذا ضرب وإذ قد فرغنا من ذكر الأجناس العشرة بتول وجيز ، فإنا نذكر الآن طرفاً من كيفية تقسيمها إلى الأنواع ليكون إرشاداً للمتعلمين إلى أحد طرث والآخر التعالم ، إذ كانت طرق التعالم أربعة أنواع ، أحد ما طريق الحدود ، والآخر طريق البرهان ، والآخر طريق التعليل ، والآخر طريق التقيم ، وهي هذه : الجرهر نوعان : جسماني وروحاني ، فالجسماني نوعان : فلكي وطبيعي ، فالطبيعي نوعان : بسيط ومركب ، فالبسيط أربعة أنواع : نار وهوا ، وما وأرض ؛ والمركب نوعان : جماد ونام ، فالجماد هو الأجسام المعدنية ، والنامي نوعان : نبات وحيوان ، والنبات ثلاثة أنواع ، منه ما يكون بنفسه كالحشائش كالأشجار ، ومنه ما يتكون بالبدر كالزرع ، ومنه ما يكون بنفسه كالحشائش

والكلاء . والحيوان نوعان : ناطق كالإنسان ، وغير ناطق كسائرها ، وهو ثلاثة أنواع ، منه ما يتكون في الرّخيم ، ومنه ما يتكون في البّيض ، ومنه ما يتكوّن في العنفونات كالدبيب ، وتحت كلّ نوع من هذه أنواع ، وتحت تلك الأنواع أنواع أخر الى أن ينتهي إلى الأشخاص .

وأما الجواهر الروحانية فتنقسم قيسمين : المَيْولى والصورة . فالصورة نوعان : مُفارِقة "٢ كالنفس والعقل ، وغير مفارقة كالأشكال والأصاغ ، والكم منقسم نوعين: متصل ومنفصل. فالمتصل خبسة أنواع: الخط والسطح والجسم والمكان والزمان ، والمنفصلُ نوعان : العدد والحركة . والخطُّ ثلاثة أنواع : مستقيم ومُقو"س ومُنحَن ؟ والسطوح ثلاثة أنواع : بسيط ومقبّب ومُتعتَّر ؛ والجسم قد تقدم ذكر أقسامه ؛ والمكانُ سبعة أنواع : فوقُ وتحتُ ع وقد امُ وخُلُفُ وَيَنة " ويسرة " ووسَط" ؛ والزمان ثلاثة : ماضٍ ومستقبَل وحــاضر، وكلُّ واحد ينقسم أربعة أنواع: السُّنونَ والشهورُ والأيام والساعات . والعـدد نوعان : أزواج وأفراد ، ووجـه آخَر صحيح وكسور"، ووجه آخر' آحــاد" وعشرات" ومئون وألوف". والحركة ستة أنواع : الكون والفساد، والزيادة والنُّقصان، والتغيُّر والنُّقْلة ؛ وخاصَّة ُ هذا ا الجنس مُساوِ وغيرُ مساوِ . والكيفُ نوعان : جسماني وروحاني ، فالجسماني ما يُدرَكُ بالحواس"، والروحاني ما يُعرف بالعقول، كالعلم والقُدرة والشجاعة والاعتقادات ، والجسماني نوعـان : مُفرَدة " ومركَّبة " ، فالمفردة نوعـان : فاعلة " وهي الحرارة والبرودة ، ومُنفعِلة وهي اليبوسة والرطوبة . والمركبة نوعان : ملازمة " ومُزايلة ، فالملازمة ' كالطعوم والألوان والروائح وزارقة الأزرق وفَطَـسَةُ الأَفطس ، والمُنزايبِلة كالقيام والقعود وصُفرة الوَجَل ، وحُسرة الحَيْجِلّ .

١ الدبيب: الهوام الصغيرة التي تلعب في الماء .

٧ منارقة : أي منارقة المادة .

والكيفيَّة الروحانية أربعة ُ أنواع : الأخلاق والعلوم والآراء والأعمال ؟ وخاصيَّة ' هذا الجنس الشَّبيه ' وغير الشبيه ، والمضاف نوعان : النظير ' وغير النظير ، فالنظير ما كان المضافان في الأسماء سُواءً ، كالأخ والجار والصديق، وغيرُ النظير ما كان المضافان في الأسماء مختلفَينِ ، كالأب والابن والعبد والمولى والعلتة والمعلول والأول والآخر والنتصف والضئف والأصغر والأكبر وكائبًا في الإضافة معاً . فأما ذراتهًا في الوجود فعلى وجهين ، الوجهُ الأول أن يكون أحدُهما قبلَ الآخر كالأب والابن والعلة والمعلول، والآخر أن يكونا موجودَين قبـلَ الإضافة ، مثل العبـد والمولى والجار والصديق ، وجنسُ المضاف إذا أُضيفَت إدارته دخل باقي الأجناس كالمّها فيه بالعَرَض لا بالذات ، وذلك أن الجوهر موصوف بالأعراض ، والأعراض صفات له ، والصفة صفة " للموصوف ، والموصوف موصوف بالصفة ) كما أن الأب أب للابن ، والابن ابن للأب ؛ وخاصيّة ُ هـذا الجنسَ أن المضافَين يدوران ، أحدُ هما على الآخر ، ولا يتنافيان ، وهما في الإضافة معاً . فهذه الأربعة ' الأجناس يقال لها البسيطة .

وأما الستة الباقية فيقال لها مُركبة أولها الآين وهو من تركيب جوهر مع المكان ، والأماكن سبعة أنواع كما بينتا في جنس الكمية التي هي من تركيب جوهر مع الزمان، وقد بينتا أنواع الزمان في جنس الكم والنصبة تركيب جوهر مع جوهر آخر ، فإن المتكية متكي على المتكا والمستند مستند على المستند ، والملكة من تركيب جوهر مع جوهر آخر ، والملكة من تركيب جوهر مع جوهر الخر ، وهو ينقسم نوءين : إما داخل ، وإما خارج ، فالداخل إما في النفس كما يقال له : علم وعل وحلم ، وإما الحرب في الجسم كما يقال له حسن وجمال ورونق . والذي من خارج نوعان : حيوان وجماد كما يقال له : عيم دراهم وعقارات وتجارات ، وجنس يفعل نوعان ، إما أن عيم نكون أثر الفاعل يبقى في المصنوع ، كالكتابة والبناء وما شاكلهما من يكون أثر الفاعل يبقى في المصنوع ، كالكتابة والبناء وما شاكلهما من

الصنائع، ومنها ما لا يبقى للفاعل أثر كالرقص والفناء. وجنس يَنفَعل نوعان: إما في الأجسام كما بيّنــّـا في رسالة الصنائع العملية ، وإما في النفوس كما بيّنــّـا في رسالة الصنائع العلمية .

وإذ قد فرغنا من ذكر الأجناس العشرة ، وبيّنــًا كيفيّة انقسامها إلى الأنواع ، فنحتاج أن نذكر الأشياء آلتي لا بُدٌّ من ذكرها ، وذلك أن هذه الأَشياء ، إذا قابلَ بعضُها بعضاً ، قلا يخلو أن يكون تقابُلُهُا في القول أو في ذواتِها ، فالذي في القول هو الإيجاب والسَّلنبُ ، فالإيجابُ هو إثباتُ صفةٍ لموصوف، والسَّلبُ هو نَهُيُ صفة عن موصوف، والذي يخيُصُّ هذا التَّقابُلَ الصَّدقُ والكذِّبُ . وأما الذي في ذوات الأَشياء فهو ثلاثة أنواع ، أحدُها في الأشياء المنضاد"ة ، والآخر ُ في الأشياء التي في جنس المضاف ، والآخر في القنية والعُدم. والمتضادّان هما الشيئان اللذان ينافي كلُّ واحد منهما صاحبَه ، ولا يدور عليه ؟ والمتضادان نوعان : ذو وسَط وغير ذي وسط . فالذي هو ذو وسط مثل السواد والبياض اللذين هما ضد ان وبينهما وسائط من الألوان كالحُمْرة والصُّفرة والحُمُضرة وغيرها ، ومثلُ الحُمُلو والمُرُّ ، فإنهما ضدَّان وبينهما طعوم أُخر ، كالحموضة والملوحة والعذوبة وغيرها من الطعوم . وغيرُ ذي الوَسط كالصحة والمرض . ومن خاصيّة هذين الضدين أن أحدهما إذا كان في الجسم فالآخر أيضاً يكون في الجسم ، فإن كان أحدهما في النفس فالآخر أيضاً يكون في النفس؛ وخاصيَّة ۖ أُخرى أن إدراك أحدهما إذا كان مجاسة ، فالآخر أيضاً يدرك بتلك الحاسة. مثال ذلك أن السواد لا بكون إلاً في الجسم ولا يُدرَك إلاً في البصر ، كذلك حُكم البياض ؛ والعلم لا يكون إلا في النفس ولا يدرك إلا بالعقل ، والجهل كذلك حُكمُه . وأما المضافان فإنهما متقابلان ولا يتنافيان ، ويدور أحدُهما على الآخر كما بيّنـًا قبلُ . وأما القِنيةُ والعَدَم فشبيهُ الضّد والمضاف ِ جميعاً ، وذلك أن العَدَم يضاف إلى القِنية، والقِنْية لا تضاف إلى العَدم، فيقال: عَمَى البَصَر

ولا يقال بَصَرُ العَمَى . والقِنْيةُ والعَدَم لا يجتمعان ، كما أن الضّدّين لا يجتمعان ، فإذا كانت القِنْيةُ جسمانية كان العَدَمُ أيضاً جسمانيناً ، وإن كانت روحانية فكذلك العدمُ أيضاً روحانياً . ولا يقالُ العادمُ للقِنية إلا إذا حان وقت وجوده ، مثالُ ذلك لا يقال للطفل إنه أدرَد إلا إذا حان خروجُ أسنانه ، ولا تاركاً للفعل إلا حين إمكانه الفيعل .

## فصل في معنى قدم الأشياء

واعلم بأن تقدم الأشياء بعضيها على بعض من خسة أوجه أحدُها بالزمان والكون كما يقال : إن موسى أقدم من عيسى ، والآخر بالطبع كما يقال : إن الحيوان أقدم من الإنسان ، والثالث بالشرف كما يقال : الشهس أقدم من القمر ، والرابع بالمرتبة كما يقال في العدد : إن الحيسة أقدم من السنة ، والوجه الحامس بالذات، كالعلة والمعلول ، والشيء في الشيء على عدة أوجه ، الشيء في المكان وفي الزمان وفي الوعاء ، والعرض في الجوهر ، والجوهر في العرض ، والشخص في النوع ، والنوع في الجنس ، وعكس هذا ، والسائس في السياسة ، والسياسة في السائس ، والشيء في الباس ، والأجزاء في الكل وما شاكلها ، والشيء مع الشيء يقال على ثلاثة أوجه : مع الزمان مثل الفيء مع الضوء ، ومثل المنافين كما بينيا ، ومثل الأنواع التي كالمها معيا تحت بحنس واحد .

واعلم يا أخي بأن مَثَلَ هذه العشرة الألفاظ ، وما يتضنّنها من المعاني التي هي عشرة أجناس ، المحتوية على جميع معاني الأشياء وما تحت كلّ واحد من الأنواع ، وما تحت تلك الأنواع من الأشخاص ، كمثل بستان فيه عشر أشجار ، على كل شجرة عدة أن فروع وأغصان ، وعلى كلّ غصن فيه عشر أشجار ، على كل شجرة عدة أن فروع وأغصان ، وعلى كلّ غصن

١ الأدرد : من ذهبت أسنانه .

عِدَّة فضان ، وعلى كل قضيب عدّة أوراق ، وتحت كل ورقة عِدة أنواري و قار ، وكل ثمرة لها طعم ولون ورائحة لا تُشبه الأخرى . وأن مَثَلَ النفس إذا هي عرفت مصاني هذه العشرة الأجناس وتصورتها في ذاتها ، وتأمّلت فنون تصاديفها ، وما تحتوي عليه من المعلومات المختلفة الصور ، المُفَنّة الهيئات ، المُتلوّنة الأصباغ ، كمثل صاحب ذلك البستان ، إذا فتَح بابه ونظر إلى ما فيه من الألوان والأزهار ، واشم من روائع تلك الأنوار ، وتناول من تلك الثار، وتطعم من تلك الطعوم، وتمتّع بنتائج ذلك البستان، فاجتهد يا أخي في طلب العلوم وفنون الآداب، فإن العلوم بساتين النّفوس، وفنون معانيها وفوائد ها ألوان عائم ولنون الآداب، فإن العلوم بساتين النّفوس، فنون معانيها وفوائد ها ألوان الثار . والعلوم غذاة النّفس كما أن الطّعام فذاة الجسد ، وبها تكون حياتها ولندة عيشها وسرورها ونعيمها بعد مُقَارَة الجسد كما بينًا في رسالة المعكاد .

وفتقك الله أيها الأخ البار الرحيم للسَّداد والرَّسَّاد وجميع َ إخواننـا حيث كانوا في البلاد .

غَنَّت الرسالة الحادية عشرة في المَنطِق الفلسفي ، والحمد لله ربّ العالَمين ، والصلاة على نبيّه محمد وآله أجمعين .

١٠ الانوار : جمع نور بالفتح ، وهو الزهر .

## الرسالة الثانية عشرة من القسم الرياضي

في معنى بارامانياس وهي الرسالة الثالثة من المنطقيات

#### بسم الله الرحمن الرحيم

وإذ قد فرغنا من ذكر العشرة الألفاظ التي يستيها الحكماء المنطقيّون و المنقولات العشرة ، ووصفنا كميّة ما يتضمّن كلُّ واحد منها جنساً من المعاني ، وهي الصُّور المُنتزعة من الهيئولى ، ورسومُها المصورة في أفكار النفوس الإنسانية ، مثالئها في رسالة قاطيغورياس ؛ وقبل ذلك قد ذكرنا في فصل آخر الستة الألفاظ التي تستعملها الفلاسفة في أقاويلها ، وفي فصل آخر قبلة وصنفنا أن الحروف المنفردة ، إذا ألفت صارت ألفاظاً ، وأن الألفاظ إذا ضمّتت المعاني صارت سيمات ، وأن السّمات إذا ترادفت صارت كلاماً مفيداً ، فنقول في هذا الفصل :

إن الكلام كلّه ثلاثة أنواع ، فمنها ما هي سيمات دالاًت على الأعيان يسمّيها المنطقيون والنّحُويّون الأسماء ؛ ومنها ما هي سيمات دالاًت على تأثيرات الأعيان بعضيها في بعض ، ويسميها المنطقيون الكلمات ؛ ومنها ما هي سيمات دالاًت على معان كأنها أدوات المتكلمين تربيط بعضها ببعض ،

كالاسماء بالأفعال ، والأفعال بالأسماء ، يستيها النحويون الحروف، ويسميها المنطقيون الرّباطات .

فالأسماء هي كل لفظة دالة على معنى بلا زمان ، كقولك : زيد وعمرو وحجر وخشب وما شاكلها من الألفاظ، والفعل مثل ضرب يضرب وعقل يعقبل ، وهو كل لفظة دالة على معنى في زمان . والحررف مثل قولك : من وفي وعلى وما شاكلها من ألفاظ مذكور شرحها في كتب النحو . وبالجملة ينبغي لمن يريد أن ينظر في المنطق الفلسفي أن يكون قد ارتاض أولا في علم النحو قبل ذلك .

واعلم يا أخي أن الكلمات والأسماء إذا اتسقت صارت أقاويل ، والأقاويل نوعان ، فمنها ما يقع فيه الصدق والكذب ، ومنها ما لا يقع فيه لا الصدق ولا الكذب ، وهذه أربعة أنواع : الأمر والسؤال والنداه والنمني . والذي يقع الصدق والكذب فيه يستى الأخبار ، والأخبار نوعان ، إما إيجاب صنة لموصوف ، وإما سكبها عنه كقولك : النار حارة وليست بجارة ، فقولك : ليست بجارة سكنب . فالإيجاب إما أن يكون صدقاً ، وإما أن يكون كذباً ، وكذلك السكب مثل قولك إذا قلت : النار ليست بباردة فصد ق ، وإذا قلت : باردة فحذب ، وإذا قلت : النار ليست بباردة فصدق ، وإذا قلت : ليست بحارة فكذب . فقد تبين لك كيف بباردة فصدق ، وإذا قلت : ليست بحارة فكذب . فقد تبين لك كيف يكون السكب والإيجاب تارة صدقاً وتارة كذباً .

واعلم بأن الإيجاب والسلب تارة يكون حُكماً حَسْماً ، وتارة شرطاً واستثناء ، فالإيجاب الحتم مثل قولك : الشمس فوق الأرض وهو نهار ، والشرط مثل قولك : إن كانت الشمس فوق الأرض فهو نهاد . وكذلك حُكم السلب مِثله ، مثال ذلك : ليست الشمس فوق الأرض ولا هو نهاد ، والشرط والاستثناء مثل قولك : إن كانت الشمس ليست فوق الأرض فليس هو نهاد الد

واعلم بأن الحكم نوعان : تارة " يكون الصدق والكذب فيه ظاهرين ، وتارة يكونان فيه خفية بنان ذلك أنه منى كان قول القائل محتملًا للنأويل ، لم يتبيّن فيه الصدق والكذب ، ومنى كان غير محتمل للتأويل بان فيه الصدق والكذب .

واعلم بأن القول يكون غيرَ محتــل ِ للتأويل متى كان محصوراً، والمحصورُ ا من الأَقاويل ما كان عليه سُور ١٠٠، وسور ُ الأَقاويل نوعان : كلتَّى وجزئى ، فالسور الكليُّ مشل قولِك : كلُّ إنسان حيوان ، فهذا صدق وظاهر " بَيِّن ۗ لأَن عليه سُوراً كُلْتَيًّا . والكَذِبُ الظاهرُ البَيِّن مثلُ قول القائل : ليس واحد من التاس حيواناً ، فكذب ظاهر ، لأن عليه سوراً كُـُلتَّيّاً ، وأما السُّور الجزئي فمثل قولك: بعض الناس كاتب ، وبعض الناس ليس بكاتب ، والصدق فيهما ظاهر " بَيِّن ، لأن عليهما سُوراً جزئياً. وأما ما كان من الأقاويل الغير المحصورة فهو الذي ليس عليه سُور، وهو نوعان : مُهمَلُ ﴿ ومخصوص . فالمهمَلُ مثلُ قولك : الإنسان كاتب ، والإنسان ليس بكاتب ، فلا يتبيَّن فيه الصَّدق والكَذب ، لأنه لا يُمكن للقائل أن يقول أردتَ بعضَ الناس . وأما المخصوص فمثل قول القائل : زيدٌ كاتب ، وزيد ليس بكاتب ، فلا يتبيّن فيهما الصّدق والكذب ، لأنه مكنه أن يقول : أردت أ بزيد الفلاني" . وأما إذا جُعلَ على كل قول قائل سُورٌ كلي كما وصفنا ، فيتبيّن الصّدق عند ذلك لأنه لا يمكنه أن يقول : أردتُ غيرَ ما أوجَبه الحكم . وأعلم أنه يجب على المُستمع أن يُلزِمَ القائل ما يوجبُه قولُه ، ويطالبَه به ، لا بما في ضمير • ، لأن الضمائر لا يَطلُّ عليها أحد إلا " الله تعالى ؛ فقد تبيَّن بهذا المشال أن الكلام إذا لم يكن محصوراً بسُور ، لا يتبيَّن فيه الصَّدق ولا الكَذب ظاهر ] .

السور عند المنطقين : هو اللفظ الدال في القضية على كمية أفراد الموضوع ككل وبعض ونحوهما ، في نحو قولك : كل إنان حيوان وبعض الحيوان إنان .

واعلم بأن الأسوار إنما تنحصل الصفات للموصوفات ، وتحتاج أيضاً أن يكون الموصوف عصلًا بصفات معلومة معروفة ، وذلك أن الموصوف إذا لم يكن معروفاً باسم ، فلا يتبين فيه الصدق والكذب في القول ، مشل قولك : غير الإنسان حيوان ، وغير زيد كاتب، وما سوى الحيوان جواهر ميتة "، وما شاكل هذه الألفاظ التي هي سيات لأعيان غير معروفة ، بل مشتركة "لكل شيء سوى ذلك المستشى منه .

واعلم يا أخي بأن السلب والإيجاب هما حكمان منتاقيضان في اللفظ والمعنى جبيعاً ، لا يجتمعان في الصدق والكذب في صفة واحدة ، في زمان واحد ، من جهة واحدة ، في إضافة واحدة ، لأنه رفع الشيء الذي أوجب من الشيء الذي أوجبته له ، في الوقت الذي أوجبته له ، في الوقت الذي أوجبته له ، من الوجه الذي أوجبته له . ومتى نقصت من هذه الشرائط واحدة جاز اجتاعها على الصدق والكذب جبيعاً ، مثال ذلك قولئك : بعض الناس كاتب ، وبعض الناس ليس بكاتب ، وفي الصي إنه كاتب بالقوة ليس بكاتب بالفيعل ، وإليه أشار بقوله ، عليه السلام: « كنت نبياً وآدم بين الماء والطين ، عنى كنت نبياً بالتوة لا بالفيعل ؛ وفي الرجل الواحد إنه عالم شيء ليس بعالم بشيء آخر ، وصائيم في ومضان بالنهار ليس بصائم بالليل ، وكبير والإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أحض منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أكبر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصغر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصفر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصفر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى ما هو أصفر منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى منه ، وليس بكبير بالإضافة إلى منه ، وليس بكبير بالوس بكبير ب

واعلم يا أخي بأنه إذا حُكم بالقول على موصوف بصفة سُتت تلك الصفة فضية ثنائية مثل قولك: زيد كاتب لأنه يجوز أن يكون كاتباً وغير كاتب، فإذا قطعت على أحد الحكرين كان قولاً جازماً وقضية جازمة . وإذا قدرن بهذه القضية أحد الأزمان الثلاثة ، سُبيّت قضية "ثلاثية مثل قولك: زيد كتب أمس أو يكتب غداً ، أو هو كاتب اليوم . وإن زدت على إحدى

٤١٧

¥¥

القضایا الثلاثیة أحد العناصر الثلاثة الذي هو من الممكن والممتنبع والواجب سُبیّت دباعیّة مثل قولك : یمکن أن یکون هذا الصبی یوماً ما وجلا جَلندا، وبمتنبع أن مجمِل یوماً ما ألف رطل، وواجب أن یموت یوماً ما واعلم بأن السّلب والإیجاب نوعان : كلّیة وجُزئیّة، فالكلّیة الموجبة مثل ولك : كل نار حارة "، وسالیتها : لیس شی قمن النیران حارة ". فإذا تقابلتا سُبیّتا أضداداً كبری . والموجبة الجزئیّة مثل قولك : بعض الناس كاتب، وسالیتها : لیس واحد من الناس بكاتب . وإذا تقابلتا سُبیّتا أضداداً صُغری ، وإذا تقابلت قضیتان موجبتان أو سالیتان سُبیّتا مُتتالیبیّین مثل قولك : بعض الناس لا یطیر ، بل كل الناس حیوان ، وإن بعض الناس لا یطیر ، بل كل الناس حیوان ، وإن بعض الناس لا یطیر ، بل كل الناس کاتب ، والقضیتان المتلائیمتان هما اللتان تتفیقان فی المعنی و تختلفان فی المفظ ، مثال ذلك : كل نار حارة "، ولیست شی من النیران باردة "، و بعض الناس كاتب ، لیس بعض الناس أمیّتاً .

واعلم أن الصفة تُستَّى محمولاً ، والموصوف يستَّى موضوعاً لحَمَلِهِ ، فإذا كثرت الموصوفات ، والصفة واحدة ، فالقضايا تكون كثيرة مثل قولك : زيد كاتب وخالد كاتب وعبرو كاتب . وإذا كثرت الصفات ، والموصوف واحد ، فالقضايا كثيرة مثل قولك : زيد كاتب وحد اد ونجار . فإذا كثرت الصفات في اللفظ ، والمعنى واحد ، فالقضية واحدة مثل قولك : زيد فهم فقيه عالم .

واعلم أن القضايا تختلف تارة بالسلب والإيجاب، وتارة بالكنل والجزء. والاختلاف بالسلب والإيجاب يسمى كيفة والاختلاف بالسلب والإيجاب يسمى كيفية ، وبالكلية والجزئية يئسمى كمية فإذا اختلفت القضايا بالكيفية والكمية سنمينا متناقيضتين، وإذا اختلفت بالكيفية سنمينا متضاد ين، والمتناقضان أشد عناداً من المتضادين؛ والمتناقضان مثل مثل قولك : كل إنسان كاتب ، كل إنسان ليس بكاتب ؛ والمتناقيضان مثل قولك : كل إنسان كاتب ، ليس كل من الناس بكاتب ، والمتناقيضان مثل قولك : كل إنسان كاتب ، ليس كل من الناس بكاتب .

واعلم بأن الواجب في الكون أقدم في الطبع من المبكن، والمبكن أقدم من الممتنبع ، لأنه لو لم يكن الواجب في الكون لما عُرِف الممكن ، ولو لم يكن الممتنع .

واعلم يا أيها الأخ ، أيدك الله وإيانا بروح منه ، بأن كل قضية كلسّية أو جُزئيّة ، موجَبة كانت أو سالبة ، فهي مركبّة من حدّين يُسبّى أَحَدْهما الموضوع والآخر المحمول ، مثال ذلك قولك : النّار مارّة "، فالنار هي الموضوعة ، والحرارة هي المحمولة .

واعلم بأنه ربما جُعِل الموضوع محمولاً ، والمحمول موضوعاً ، مثال ُ ذلك إذا قيل : النار ُ حار"ة ُ ، ثم قيل : الحار"ة ُ نار ُ ، ويسمَّى هذا عكس القضيَّة.

واعلم بأنه ربما تكون القضية قبل العكس صادقة "، وبعده كاذبة " مثل قولك : كل حيوان إنسان ، وكل إنسان حيوان . وربما تكون صادقة " قبل العكس وبعده مثل قولك : كل إنسان ضحاك ، وكل ضحاك إنسان. وربما تكون كاذبة في الحالتين جميعاً مثل قولك : كل إنسان طائر "، وكل طائر إنسان .

هذه آخر رسالة بارامانياس وتليها رسالة انولوطيقا الأولى ، والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا محمد وآله .

## الرسالة الثالثة عشرة من القسم الرياضي

## في معنى انولوطيقا

#### فصل في انولوطيقا الاولى

اعلم يا أخي بأن كل قضيتين إذا قُـرُ نِسَا ووجَب عنهما حُـكم " آخَر ، سُميت القضيتان مُنَدَّمتين ، وسبّي ذلك الحكم نتيجتهما ، مثال ذلك : إذا قيل كل إنسان حيوان ، وكل حيوان نام ، فينتُج من هاتين أن كل إنسان نام .

واعلم بأن المقدّمنين لا تقترنان إلا أن تشتركا في كل حدّ واحد، وتتباينان بحدّين آخرين ، وذلك الحدّ لا يخلو من أن يكون موضوعاً في إحداهما ، وعمولاً في الأخرى ، أو يكون محبولاً في كلتيهما ، أو يكون موضوعاً فيهما جميعاً . فإن كان موضوعاً في إحداهما ، محبولاً في الأخرى ، يُسبّى ذلك الشكل الأول ، وهو مثل قولك : كل انسان حيوان ، وكل حيوان منحر "ك ، فالحيوان هو الحدُّ المشترك في المقدّمتين جميعاً ، محبولاً في الأولى، موضوعاً في الأخرى . وإن كان محبولاً فيهما جميعاً سُبّي ذلك الشكل الثاني ، وهو قولك : كل إنسان حيوان وكل طير حيوان ، فالحدُّ المشترك الذي هو الحيوان عمولاً فيهما جميعاً . وإن كان موضوعاً فيهما سُبّي ذلك الذي هو الحيوان عمولاً فيهما جميعاً . وإن كان موضوعاً فيهما سُبّي ذلك

الشكل الثالث، وهو مثل قولك: كل إنسان حيوان"، وكل إنسان ضعاك. واعلم يا أخي بأنه إذا اقترنت هذه المقد"مات على هذه الشرائط، واستنخرج بها حكم" ما، سبتي جميع ذلك الشكل «سلوجيموس» يعني القياس المنتبج، واعلم يا أخي بأن من المقد"مات ما هو منتيج "، ومنها ما هو غير منتج، فالمنتج ما تقد م ذكره، وغير المنتج هو ما ليس له حد مشترك، مثل قولك: كل إنسان حيوان"، وكل حجر يابس"، فإن هاتين المقد منتين، وإن كانتا صادقتين، فليستا تنتجان شيئاً، لأنه ليس لهما حد مشترك.

واعلم يا أَخي أنه إنما احتيج في المقدّ مات إلى الحدّ المشترك ليقع الازدواج بينهما ، وإنما يُواد الازدواج لتَخرُج النتيجة التي هي الغرض من تقديم المقدّ مات ، كما أن الغرض من تزويج الحيوان الذكور مع الإناث هو أن ينتَج منها أولاد مثلها ، فهكذا أيضاً حركم المقدّ متين واقترائهما هو لأن ينتج منهما حركم على شيء ليس بظاهر للعقول ، فمن أجل هذا احتيج إلى اقتران المقدّ مات .

واعلم يا أخي بأنه ليس كل اقتران مُنتِجاً ، كما أنه ليس من كل تزويج يكون الولادة ، وذلك أنه إذا قيل كل إنسان حيوان ، وكل طائر حيوان ، فإن هاتين المقد متين وإن كانتا قد اشتركتا في حَد فليس يَنتِج من اقترانهما نتيجة ، لأنهما من الشكل الثاني . وهكذا إذا قيل ليس واحد من الناس طائراً ، ولا واحد من الناس حجراً ، فإن هاتين المقد متين ، وإن كانتا قد اشتركتا، فليس يَنتِج من اقترانهما شيء ، لأنهما من الشكل الثالث . وهذان الشكل للا كل الأول كما بين الشكل الأول كما بين ذلك في كتب المنطق بشرح طويل .

واعلم يا أَخيَ بأن مقدّ مـات الشكل الأول مُنتِجة "كلُّها ، كليّة" كانت أو جزئية" ، سالبة "كانت أو موجَبة" ؛ مثال ذلك إذا قيل : كلُّ إنسان عيوان" ، كليّة " موجَبة " عيوان" ، كليّة " موجَبة "

صادقة " ، يُنتجان : كل إنسان مُتحر "ك" ، كليّة " موجّبة " صادقة. وإذا قيل: ليس واحدٌ من الناس حجَراً ، كليّة ﴿ سالبة ﴿ صادقة ﴿ ، ولا واحدٌ من الأحجار طائراً ، كليّة سالبة صادقة ، نتيجتُهما : ليس واحد من الناس طائراً ، كلية "سالية "صادقة . وبعض الناس كاتب" ، جزئية "موجّبة "صادقة ؛ وبعض الكتَّاب حاسب" ، جزئيَّة " موجَّبة صادقة ؛ نتيجتهما ؛ بعض الناس حاسب " ، جزئيّة " موجّبة صادقة ، وبعض الناس ليس بكاتب ، جزئيّة سالبة صادقة ، وبعض الكتاب ليس مجاسب ، جزئية "سالبة صادقة ؛ نتيجتهما : بعض الناس ليس مجاسب ، جزئية سالبة " صادقة . فقد بان أن هذا الشكل ومقدَّماته ينبغي أن يُتحفُّظ بها ويُعرَف استعمالُها في القياسات ، وكيفيَّةُ أ استخراج نتائجها ، ويُتحرُّز من السهو والغلط فيها ، فإنه يدخل عليها الآفات العادضة' ، كما يدخل في سائر الموازين والقياسات ، إمَّا بقصد من المُستعملين لها ، أو بسهو يدخل عليهم فيها ، وذلك أنه ربما تكون المقدَّمات صادقة " ، ونتائجُها كاذبة "، وربما كانت المقد مات كاذبة "، ونتائجُهُما صادقة "، وربما تكون المقدَّمات والنتيجة 'كاذبة" كلَّها أو صادقة "كلُّها .

واعلم يا أخي بأن هذا الباب ينبغي أن يتفحص وينظر موضع المغالطة فيه ، ويُتحر أن منه ، فإن الذين راموا إبطال القياس المنطقي من هذا الباب أنوا ، وذلك أن أرسطاطاليس لما عبل كتاب القياس ، وبيّن فيه القياس الصحيح الذي لا يدخله الحكط والزلل ، وذكر أنه ميزان يُعرف به الصدق من الكذب في الأقاويل ، والصواب من الحطإ في الآراء ، والحق من الباطل في الاعتقادات ، والشر من الحير في الأفعال ، فكثر الراغبون فيه في ذلك الزمان ، والطالبون له ، وتركوا ما سواه من كتب الجدل ، وزال الاختلف الذي كان بينهم لرجوعهم إلى الميزان الذي يُربهم الحق ، ووثقوا به ، وأيقنوا أنه لا يجوز غير ، كقوم اختلفوا في وزن شيء من ورثقوا به ، وأيقنوا أنه لا يجوز غير ، كتوم اختلفوا في وزن شيء من الأشياء ، فلما اعتبروه بالميزان عرفوه يقيناً ، ورجعوا إليه وتركوا الجدل و

والمراء. فلما زال الاختلاف فيا بينهم حسد وجماعة من أبناء جنسه من المنتفلسفة وراموا إبطال ذلك عليه من هذا الطريق، وهو أن أتوا بمقد مات صادقة ، نتائجها كاذبة ، وبمقد مات كاذبة ، نتائجها كاذبة ، وعلائه كاذبة ، وعلائه تلامذة أرسطاطاليس ، لكيا ينفروهم عنها ، ويز هدوهم فيها ، وهي هذه : ليس واحد من الناس بحجر ، سالبة صادقة ؛ ولا واحد من الناس بحجر ، سالبة صادقة ؛ الناس بحيوان ، سالبة كاذبة ، سالبة صادقة ، نتيجتهما : لا واحد من الناس بحيوان ، سالبة كاذبة ، وكل إنسان طائر ، موجبة كاذبة ، وكل طائر عجر ، موجبة كاذبة ، وكل السان طائر موجبة كاذبة ، وكل إنسان طائر موجبة كاذبة ، وكل إنسان على إنسان حجر ، موجبة كاذبة ، وكل إنسان حيوان ، موجبة صادقة .

واعلم يا أخي بأن مثل هذه المغالطة تدخل في الصّناعة من وجهين ، أحدُهما أن يكون المتعاطي جاهلًا بصناعة القياس أو ناقصاً فيها ، فيُغالِط ولا يدري من أين وكيف ولم ، كما يغلط من يحسبُ ولا يدري الحساب ، أو يزن أو يكيل ولا يدري الحساب ، أو يزن أو يكيل ولا يدري كيف الوزن والكيل ، أو يكون عارفاً بالصناعة ، ولكن يقصد عمداً وعِناداً لفرض من الأغراض ، كما يفعل الحاسب والوزان والكيال دعَ للا وغِشاً وحيلة " ، فمن أجل هذه المناطقة التي أتى بها القوم أوصى أرسطاطاليس تلاميذه بسبع شرائط أن لا يُستعمل قياس برهاني من مقد متين سالبتين لا كليتين ولا جُزئيتين أصلا ، ولا مهملتين ، ولا جُزئية "ولا خاصية البتة ، إذ كان منها تكون هذه المقد مات التي أتى بها القوم لمغالطتهم ، بل يُنتَصر على استعمال المقد مات الصادقة التي نتائجها صادقة ، وهي التي تغافل بل يُنتَصر على استعمال المقد مات التي نتائجها صادقة ، وهي التي تغافل بل يُنتَصر على استعمال المقد مات التي نتائجها عادقة ، وهي التي تغافل بل يُنتَصر على المدة مات التي نتائجها في كل مادة ، وفي كل نقوم عن ذكرها. والمقد مات التي نتائجها في انولوطيقا الثانية .

### فصل في بيان العلة الداعية إلى تصنيف القياسات المنطقية

اعلم يا أخي بان الحكماء الأو الين، لما نظروا في فنون العلوم وأحكموها، واستخرجوا الصنائع العجبة وأتقنوها، واستنبطوا عند ذلك لكل علم وصناعة أصلا منه تتفرع أنواعه، ووضعوا له قياساً يُعرَف به فروعها، وميزاناً يُتبيّن به الزائد والناقص والمستوي ممنها، مثل صناعة العروض التي هي ميزان الشعر يُعرف بها الصحيح والمُنزحف من الأبيات ، ومثل صناعة النتحو التي هي ميزان الإعراب يُعرف بها اللحن والصواب في الكلام، ومثل الأسطرة والبركار الذي هو ميزان يُعرف به الأوقات في صناعة النجوم، ومثل المسطرة والبركار والكنونيا اللي هي موازين في أكثر الصنائع يُعرف بها الاستواء من الاعوجاج، ومثل المحكيال والذراع والشاهين والقبان التي هي موازين يُعرف المحلوب الاعوجاج، ومثل المحتوي في البيع والشراء في معاملات التجار ، ومثل الحساب الذي هو ميزان العبال وأصحاب الدواوين .

واعلم يا أخي بأن هذه المقاييس والمواذين هي حكام بين الناس ، نصبها الله الباري ، جل ثناؤه ، بين خلقه قضاة وعدولاً تحكم بالحق فيها مختلف الناس فيه من الحكم بالحزر والتخمين ، لكيها ، إذا تحاكموا إلى المواذين والمكاييل والمقاييس ، حكمت بينهم بالحق ، وقنضي الأمر وانفصل الحطاب وارتفع الحنكف ، فلما رأى الحكماء المنطقيون اختلاف العلماء في الأقاويل والحكم على المعلومات بالحزر والتخمين بالأوهام الكاذبة ، ومنازعتهم فيها ، وتكذيب بعضهم بعضاً ، وادتاء كل واحد أن حكمه الحق وخصمة المبطل ، ولم يجدوا بعضهم نفاً من البشر يرضون مجكمه ، لأن ذلك القاضي أيضاً يكون أحد الحصوم ، فرأوا من الرأي الصواب والحكمة البالغة أن يستخرجوا بقرائع

١ الكونيا : زاوية البنائين . يونانية الأمل .

٧ الشامين : عمود الميزان .

عقولهم ميزاناً مستوياً وقياساً صحيحاً ، ليكون قاضياً بينهم فيا يختلفون فيه ، لا يدخُله الحللُ ، وإذا تحاكموا إليه قضى بالحق وحكم بالعدل، لا مجابي أحداً ، وهو القياس الذي يستى البرهان المنطقي ، المماثل للبرهان الهندسي الذي يشبه البرهان العددي .

#### فصل في القياس المنطقي

واعلم بأنَّه لمـــاكان مقياس كل صناعة ، وميزان كل بضاعة متَّخَذاً من الأشياء التي تشاكلها من موضوعاتها ، كالموازين التي يُعرَف بها الأثقال بصنجات ١ لها ثقل ، وميزان المساحة الذي تُعرف به أبعاد أشياء لها أبعاد م، وهي الذراع والباب والأشل، ومثل المسطرة التي تـُعرف بها الأشياء المستوية، فهكذا قاس الذين استخرجوا البرهان المنطقي" وقالوا: إن اختلاف العلماء فيما يدّعون من الحق والباطل والصواب والحطإ الذي في ضمائرهم لا يتبيّن لنا إلاَّ في أقاويلهم من الصَّدق والكذب ، وإن الأَّقاويل الصادقة والكاذبة لا تُعرَف إلا بميزان وقياس بقاس بهما ويوزن. ولما كان الميزان أيضاً لا يكون إلا من أشياء 'تجمع وتركُّب ضَرُّ مِاً من التأليف ، حتى تصير َ ميزاناً يمكن ان يُوزَن به ويقاس عليه ، مثال ذلك الميزان الذي تُعرَف به الأثقال ، فإنه مجموع من كفَّتَين وعمود وخيوط وصنجات ، فهكذا سلكوا في اتخاذ الميزان المنطقى الذي يسمَّى البوهـان ، وبدأوا أولاً فذكروا الأشياء الـتي منهـا يكون الميزانُ والموزون جميعاً في قاطيغورياس ، ثم ذكروا في بارامانياس كيف تركب وتؤلُّف تلك الأشياء ، حتى يكون منها ميزان ومقياس ، ثم ذكروا في أَنولُوطَيِقًا الْأُولَى كَيْفَ يُعْتَبِرُ ذَلَكَ المَايِزَانَ ، حتى لا يَكُونَ فَيهِ الغَبُنُ ۗ والاعوجاج ، ثم ذكروا كيفيَّة الوزن به ، حتى يصح ً ولا يدخُل الحَـلل في أنولوطيقا الثانية .

١ المنجات : عيارات الميزان .

## فصل في أن الحكم على الأشياء بالعقل والحث على تحر"ي الصواب

واعلم يا أخي بأن الإنسان قادر على أن يقول خِلاف ما يعلم ، ولكن لا يقدر أن يعلم خِلاف ما يَعقِل ، وذلك أنه يمكنه أن يقول : زيد قائم قاعد في حال واحدة، ولكن لا يمكنه أن يعلم ذلك، لأن عقله ينكره عليه. فلما كان هذا هكذا فلا ينبغي أن ينزل بالحكم على قول القائلين ، ولكن على حكم العقول .

واعلم يا أخي بأن أهل كل صِناعة يجر صون على حِفظ أنفُسِهم من الحطإ والزلك في صناعتهم ، وذلك أن أهـل كل علم يتجنَّبون الحطأ ، ويتحرُّون الصواب والحـق، ويجتهدون في ذلك، فينبغي لإخرانـنا، أيَّدهم الله وإيانا بروح منه ، ومن يتعاطى منهم المنطيق الفلسفي أن يجفظ أقاويله من التناقش من أولها إلى آخرها ؛ فإن من المتكلُّمين من مجفَّظ أقاويله من التناقض في مجلس واحد أو عدَّة مجالس ، ولكن قـل من مجفظ كل أقاويله من أواثلها إلى أواخِرها، حتى لا يناقض بعضُها بعضاً. مثال ذلك من قال في كتاب له: إن من شأن النفس أن تتبع مزاج البدن. ثم قال في كتاب آخر: إن النفس مزاج البدن. ثم قال في كتاب آخر: لا أدري ما النفس? أو مثل من يعتقد بأن الله ، عز" وجل ، خلق الحلق لينفعهم، ثم يقول ويعتقد بأنه لا يغفير لهم ولا يخرجهم من النار. ومثل من يعتقد بأن المكان جسم أو عرض حال في الجسم، ثم يعتقد أنه يبطل الجسم ويبقى المكان فارغاً . ومثل من يقول : إن الجزء لا يتجزأ. ثم يعتقد بأن له ست جهات، وهو يَشغل الحيِّز، وما شاكل ذلك من الأَقاريل المتناقِضة والآراء الفاسدة يعتقدها إنسان واحد في نفسه ، ثم يتعاطى مع هذا المنطيق الفلسني والبرهان الحقيقي .

واعلم يا أُخي علماً يقيناً بأن أهل كل صناعة وعلم إذا لم يكن لهم أصل

صحيح في صناعتهم، منه يتفرّع علمهم، وقياس مستو، عليه يقاس ما يعملونه، مثل صياعة العدد كما بيئت قبل ، فإنه لا يمكنه أن يتحرّز فيه من الحطإ، ولا أن يتجنّب فيه من الباطل، لأن الأصل إذا كان خطأ فالفروع عليه تدور. واعلم بأن من لا يحسّ بالتناقض في أفاويله ، فكيف يوثنق به في آرائه

واعلم بأن من لا يحسّ بالتناقض في أقاويله ، فكيف يوثـتَق به في آرائه واعتقاده ، وكيف يؤمّن عليه أنه غير معتقد آراهً متناقضة ، ويكون فيها مخالِفاً لنفسه ولا يدري ، وكيف يُرجى منه الوفاق مع غيره وهو مخالف لنفسه ، ومناقض لاعتقاده ، وجاهل في معلوماته ?

### فصل في أن المنطق أداة الفيلسوف

واعلم يا أخي بأن الحكماء المنطقيّين إنما وضعوا القياس المنطقي ، واستخرجوا البوهان الصحيح ، ليكون المتعاطي للمنطق يبتدىء أولاً ، ويقيم البوهان من عند نفسه على اعتقاداته. فإذا صحّت في نفسه تلك رام أن يصحما عند غيره . وقبل كلّ شيء تحتاج يا أخي أن تعلم كيف تحفظ أقاويلك من التناقض ، فإنك إذا فعلت ذلك فقد أحكمت صناعة المنطق الفلسفى .

واعلم بأن المنطق ميزان الفلسفة ، وقد قيل إنه أداة الفيلسوف ، وذلك أنه لما كانت الفلسفة أُشرف الصنائع البشرية بعد النبوة ، صار من الواجب أن يكون ميزان الفلسفة أصح الموازين ، وأداة الفيلسوف أشرف الأدوات ، لأنه قيل في حد الفلسفة إنها التشبه بالإله مجسب الطاقة الإنسانية .

واعلم بأن معنى قولهم : طاقة ُ الإنسان ، هو أن يجتهد الإنسان ويتحر ّز من الكذب في كلامه وأقاريله ، ويتجنّب من الباطل في اعتقاده ، ومن الخطإ في معلوماته ، ومن الرداءة في أخلاقه ، ومن الشر " في أفعاله ، ومن الزلــل في أعماله ، ومن النقص في صناعته . هذا هو معنى قولهم : التشبه بالإله بجسب طاقة الإنسان ، لأن الله ، عز " وجل " ، لا يقول إلا الصدق ، ولا يفعل إلا الحير . فاجتهد يا أخي في النشبُّه به في هذه الأشياء ، فلعلنَّك توفَّق لذلك ، فتصلُح أن تلقاه ، فإنه لا يُصلُح للقائه إلا المهذُّبون بالتأديب الشرعيّ والرياضات الفلسفيّة .

وإذ قد فرغنا من ذكر ما احتَجنا أن نقد"مه من هذه الرسالة بلفظ وجيزٍ، عمدنا إلى الرسالة التي هي موضوعة للبرهان .

# الرسالة الرابعة عشرة من القسم الرياضي

في معنى انولوطيقا الثانية

#### بسم الله الرحمن الرحيم

وإذ قد فرغنا من ذكر المتقولات العشكرة ، وكملَّة أنواعها ، وكبفَّة اقتراناتها ، وفنون نتائجها فيما تقدّم، فنريد الآن أن نبيّن ما القياس البرهاني ، وكمتة أنواعه ، وكيفيّة تأليفه واستعماله ، واستخراج نتائجه ، ولكن نحتاج قبل ذلك كلَّه أن نخبر أولاً ما غَرضُ الفلاسفة في استعمال القياس البرهاني . واعلم يا أُخي بأنه لما كانت طرق العلوم والمعارف والاستشعار والإحساس كثيرة" ، كما بيّنــّا بعضها في رسالة الحاس" والمحسوس، وبعضها في رسالة العقل والمعقول ، وبعضَها في رسالة أجنــاس العلوم ؛ وكانت الطرق التي سلكها الفلاسفة منها في التعاليم وطلبيهم معرفة َ حقائق الأشياء أربعــة َ أُواع ، وهي النقسيم والتحليل والحدود والبرهان ، احتجنا أن نذكر واحداً واحداً منها ، ونبيِّن كيفيَّة المسلك فيها ، وأن المعلومات كيف تُعرَف بها ، ولم مى أربع ُ طرق لا أقل ولا أكثر ، أما علة ذلك ، فإنه لما استبان واتضع في قاطيغورياس بطريق القسمة أن الموجودات كلمًا ليست تخلو أن تكون أجناساً وأنواعاً وفصولاً وأشخاصاً ، وجَب ضرورة" أن تكون طريق المعرفة مِبْكُلُ وَاحْدُ مَنْهَا غَيْرَ الْأَخْرَى؛ بِيَانُ ذَلَكَ أَنْهُ بِالقَسْمَةُ تَنْعُرُفَ حَقَّيْقَةُ الأجناس من الأنواع ، والأنواع من الأشخاص، وبالتحليل تُعرَف حقيقة الأشخاص، أعني كل واجد منها مماذا هو مركب ، ومن أي الأسياء هو مؤلف ، وإلى ماذا ينحل ؛ وبالحدود تُعرَف حقيقة الأنواع من أي الأجناس كل واحد منها، وبكم فصل يمتاز عن غيره ؛ وبالبرهان تُعرف حقيقة الأجناس التي هي أعيان كليّات معقولات ، كما سنبيّن بعد هذا الفصل . فنريد أن نشرح أولاً طريق التحليل في هذا الفصل ، إذ قد فرغنا من طريق القسمة في قاطيغورياس، ولعلة أخرى أيضاً أن طريق التحليل أقرب إلى أفهام المتعلمين، لأنها طريق " يُعرف بها حقيقة الأشخاص ، والأشخاص هي أمور جزئية عسوسة ، كما سنبيّن بعد هذا الفصل ، وأما طريق الحدود وطريق البرهان فهها أدق وألطف ، وإنما يُعرف بها الأشياء المعقولة وهي الأنواع والأجناس .

#### فصل في طريق التحليل والحدود والبرهان

واعلم بأن معنى قولنا: الشخص ، إنما هو إشارة وإلى جُملة مجموعة من أشياء شتى ، أو مؤلفة من أجزاء عدة منفردة متبيّزة عن غيرها من الموجودات. والأشخاص نوعان ، فبنها مجموع من أجزاء متشابه مثل هذه السبيكة ، وهذا الحجر ، وهذه الحشبة ، وما شاكل ذلك من الأشخاص التي أجزاؤها كلنّها من جوهر واحد . ومنها أشخاص مجموعة من أجزاء مختلفة الجواهر ، مُتفايرة الأعراض ، مثل هذا الجسد ، وهذه الشجرة ، وهذه المدينة ، وما شاكل ذلك من المجموعات من أشياء شتى . فإذا أردنا أن نعرف حقيقة شخص من هذه الأشخاص ، نظرنا أولاً إلى الأشياء التي هي مؤلفة منها : كم هي وعلم يا أخي بأن الأشياء المركبة كثيرة الأنواع ، لا يُحصي عدد ها إلا واعلم يا أخي بأن الأشياء المركبة كثيرة الأنواع ، لا يُحصي عدد ها إلا الله ، عز وجل ، ولكن يجعمها كلنها ثلاثة أجناس، إما أن تكون جسمانية

طبيعية ، أو جر مانية صناعة ، أو نه فسانية روحانية . فنريد أن نذكر من كل جنس منها مثالاً واحداً لكما يقاس عليه سائرٌ هـا. فمن الأشخاص الجسمانية الطبيعية جسد الإنسان، فإنه جملة " مجموعة مؤلَّفة من أعضاء مختلفة الأشكال ، كالرأس واليدين والرجلين والرقبة والصدر ومـا شاكلها . وكلُّ عُضُو منها أيضاً مركَّب من أجزاء مختلفة الجواهر والأعراض ، كالعظم والعصّب والعروق واللحم والجلد ومنا شاكلها . وكلُّ واحد منها مكوّن م من الأخلاط الأربعة . وكلُّ واحد من الأخلاط له مزاجٌ من الكيموس ، والكيمُوس من صَفُو الغذاء ، والغذاء من ليُبِّ النبات ، والنبات من لطائف الأركان ، والأركان من الجسم المنطلق بما مخصًّها من الأوصاف ، والجسم مؤلف من الهَيُولى والصورة ، وهما البسيطان الأوَّلان ، والجسدُ هو المركَّبُ الأخير ، وأما سائرُها فبسائطُ ومركَّباتُ بالإضافة ، ومثال آخَرُ من الجرمانية الصناعية ، وهو قولنا : المدينة ، فإنا نُـشير به إلى جُملة ِ من أسواق ومَحالٌ، وكلُّ واحدٍ منها جملة من مناذِلٌ ودورٍ وحوانيت، وكل واحد منها مؤلَّف ومركَّب من حيطان وسقوف ، وكل واحد منها أيضاً مركبُ من الجيُّص والآجُر" والحشب ، وما شاكل ذلك ، وكلُّها من الأركان ، والأركان من الجيم ، والجسم من الميولى والصورة .

ومثال آخر من الروحاني والنفساني ، وهو قولنا : الفيناء ، إشارة إلى ألحان مؤتلفة ، واللحن مؤلف من نفعات متناسبة وأبيات متنزنة ، والأبيات مؤلفة من المفاعيل ، والمفاعيل من الأوتاد والأسباب ، وكل واحد منهما أيضاً مؤلف من حروف متحر كات وسواكين . وإغا يتعرف هذه الأشياء صاحب العروض ، ومن ينظر في النسب الموسيقية . وعلى هذه المثالات يعتبر طريق التحليل حتى يتضيح أن الأشياء المركبة من ماذا هي مركبة ومؤلفة ، فعند ذلك يُعرف حقيقتها .

وأما طريق الحدود فالغرض منها معرفة حقيقة الأنواع ، وكيفيّة المسلك

فيه هـ أن يُشارَ إلى نوع من الأنواع ، ثم يُبعث عن جنسه وكسّية فصوله ، وتُجمّع كلنّها في أوجز الألفاظ ، ويعبّر عنها عند السؤال ؛ مثال ذلك : ما حد الإنسان ? فيقال : حيوان ناطق مائت . فإن قيل : ما حد الحيوان ? فيقال : جسم متحر "ك حسّاس . فإن قيل : ما حد الجسم ؟ فيتال : جوهر مركب طويل عريض عيق . فإن قيل : ما حد الجوهر ؟ فيقال : لا حد "له ، ولكن له رسم ، وهو أن تقول : هو الموجود التائم فيقال : لا حد "له ، ولكن له رسم ، وهو أن تقول : هو الموجود التائم بنفسه ، القابل الصفات المتضادة ؟ فيقال : أعراض حالة "في الجواهر لا كالجائز عنها . فعلى هذا القياس يُعتبر طريق الحدود ، وقد أفر دنا لها رسالة .

وأما طريق البرهان والغرض المطلوب فيه فهو معرفة الصُّور المقوامة التي هي كلها هي ذوات أعيان موجودة والفرق بينها وبين الصُّور المتسهة لها التي هي كلها صفات لها ونعوت وأحوال ترادفت عليها، وهي موصوفة بها، ولكن الحواس لا يميزها لأنها مفمورة تحت هذه الأوصاف ، مغطاة بها ، فمن أجل هذا احتيج إلى النظر الدقيق والبحث الشافي في معرفتها ، والتمييز بينها وبين ما يكيق بها ويترادف عليها بطريق القياس والبرهان .

#### فصل في ماهية القياس

واعلم يا أخي أنه لما كان أكثر معلومات الإنسان مكتسباً بطريق القياس، وكان القياس حكمه تارة يكون صواباً ، وتارة يكون خطأ ، احتجنا أن نبين ما عِلمة ذلك ، لكيا يُتحر و من الحطإ عند استعمال القياس ، فنقول: القياس هو تأليف المند مات ، واستعماله هو استخراج نتائجها ، ومقد مات القياس مأخوذة من المعلومات التي في أوائل العقول ، وتلك المعلومات أيضاً مأخوذة وأوائل من طرق الحواس ، كما بيننا في رسالة الحاس والمحسوس كيفيتها .

#### نصل في بيان حاجة الإنسان إلى استعمال القياس

اعلم يا أخي بأنه لما كانت الحواس تُدرِك أن الأشخاص مركبة من جواهر بسيطة ، في أماكين متباينة ، وأعراض جُزيّة ، في محال منتبيّة ، عرفت أنها أعيان غيريّات موجودة فعسب . وأما كبيّاتها وكيفيّاتها فلم تملكم على الاستقصاء إلا بالقياسات الموضوعة المركبة . مثال ذلك أنه إذا عليم الإنسان بالحواس أن بعض الأجسام ثقيلة أو كثيرة أو عظيمة ، فإنه لا مكنه أن يعلم كميّة أثقالها إلا بالميزان ، ولا كثرتها إلا بالكيل ، ولا عظمها الا بالذرع ، وما شاكل هذه ، وهي كلنها موازين ومقاييس يعلم الإنسان بها ما لا يمكنه أن يعلمه بالحرّد والتخبين .

## فصل في وجوه الخطإ في القياس

واعلم يا أخي بأن الحطأ يدخل في القياس من وجوم ثلاثة ، أَحَدُها أَن يَكُون المستعمِلُ للقياس يُكُون المستعمِلُ للقياس جاهلًا بكيفية استعماله، والثالث أن يكون القياس صحيحاً، والمستعمِل عادفاً، ولكن يقصِد فيُغالِطُ دغكًا وغشاً لمارب له .

## فصل في كيفية دخول الخطإ من جهة المستعمل الجاهل

واعلم يا أخي بأن الإنسان مطبوع على استيمال القياس منذ الصبا ، كما هو مجبول على استيمال الحواس ، وذلك أن الطفل إذا ترعرع واستوى ، وأخذ يتأمّل المحسوسات ، ونظر إلى والديه وعرفهما حسّاً وميّز بينهما ، وبين نفسه ، أخذ عند ذلك باستعمال الظنون والتّو مثم والتخبين . فإذا رأى

24

صبيًّا مثله وتأمله علم عند ذلك أن له والدين وإن لم يرَهما حِسًّا ، قياساً على نفسه ، وهذا قياس صحيح لا خطأ فيه ، لأنه استدلال بمشاهدة المعلول على إثبات العِلَّةُ . فإن كان له إخوة وقد عَرَفهم بالحسُّ ، أَخَذَ عند ذلك أيضاً بالتوهم والظن والتخمين ، بأن لذلك الصبي أيضاً إخوة ، قياساً على نفسه ، وهذا القياس يدخله الحطئ والصواب٬ ، لأنه استدلال عشاهدة المعلول على إثبات أبناء جنسه ، لا على إثبات علـته . وهكذا أيضاً كلما رأى هذا الصيُّ امرأة" ورجلًا ، ظنَّ وتوهُّم أن لهما ولداً وإن لم يرَّ ولدهما ، قياساً على حكم والديه ، وربـا صَدَق هذا القِياسُ حُكمُهُ ، وربـا كذب، لأنه استدلالُ عشاهدة أبناء جنس العِلَّة على إثبات معلولاتها . وعلى هذا المِثال يقيس الإنسانُ من الصَّبا كلما وجد حالاً أو سبباً لنفسه أو لأبويه أو لإخوته ، ظنَّ مثل ذلك وتوهم لسائر الصّبيان ولآبائهم ولإخوتهم ، قياساً على نفسه وأبويه وإخوته ، حتى إنه كلما أصابه جوع ٌ أو عطش ٌ أو عُر ْي ۗ ، أو وجد حَر ۗ ٱ أو بردًا ، أو أكل طعامـاً فاستلذُّه ، أو شرب شراباً فاستطابه ، أو لبس لباساً فاستحسنه ، أو حزن على شيء فاته ، أو فرح بشيء وجده، ظنَّ عندما يصيبه من هذه الأحوال شيء أن قد أصاب سائر الصّبيان الذين هم أبناء جنسه مثلُ ا ذلك.

وعلى هذا المِشال تجري سائر ظنونه وتوهم في أحكام المحسوسات ، حتى رباكان في دار والدبه دابّة أو متاع أو أثاث أو بئر ماؤها مالح ، ظن وتوهم أن في سائر دور الصبيان مثل ذلك ، حتى إذا بلغ وعقل وتفعص الأمور المحسوسة ، واعتبر أحوال الأشخاص الموجودة ، عرف عند ذلك حقائق ما كان يظن ويتوهم في أيام الصبا ، واستبان له شيء بعد شيء صواباً كان ظنه أو خطأ .

# فصل في بيان طريق الخطإ عند العقلاء وخطأ القياس عند الفلاسفة

واعلم يا أخي بأن على هذا المثال بجري ببائر أحكام العقلاء وظنونهم وتوهمهم في الأشياء قبل البحث والكشف ، وذلك أن أكثر الناس إذا رأوا في بلاهم رجاً أو مطراً أو حراً أو بردا أو ليلا أو نهاراً أو شناء أو صيفاً ، ظنّوا وتوهموا بأن ذلك موجود في سائر البلدان ، قياساً على ما يجدون في بلدهم ، كاكانوا يظنّون ، وهم صبيان ، في سائر بيوت الناس مثل ما كانوا يجدون في بيوت آبائهم ، حتى استبان لهم بعد التجربة حقيقة ما كانوا يتو حمون كما بيئنا قبل . فهكذا يجري حكم العقلاء من الناس في ظنونهم وتوهمهم في مثل هذه الأشياء التي تقد م ذكرها ، حتى إذا نظروا في العلوم الرياضية ، وخاصة علم الميثة ا ، استبان لهم عند ذلك حقيقة ما كانوا يظنون ويتوهمون صواباً كان أو خطاً .

واعلم يا أخي بأن الإنسان لا ينفك من هذه الظنون والأوهام، لا العقلاء المتيقنون، ولا العلماء المرتاضون، ولا الحكماء المتفلسفون أيضاً، وذلك أنا نجد كثيراً بمن يتعاطى الفلسفة والمعقولات والبراهين يظنون ويتوهمون أن الأرض في موضعها الحاص بها هي ثقيلة أيضاً، قياساً على ما وجدوا من ثقل أجزائها ، أي جزء كان. فإذا كان هذا هكذا، فغير مأمون أن تكون سائر القياسات تجري هذا المجرى ، وفي هذا ما يدل على ضعف القياس وفساده ودلالته ، وهكذا يظن كثير منهم : من يكون في مقابلة بلاهم من جانب الأرض ، أن قيامهم يكون منكوساً ، قياساً على ما يجدون من حال من يكون واقفاً تحت سطح ، وآخر هو قائم فوقه ، رجلاه في مقابلة رجليه ،

الهيئة : علم يبحث عن أحرال الأجرام البسيطة العلوية والسفلية من حيث الكميّة والكيفيّة والوضع والحركة اللازمة لها وما يلزم منها .

وهكذا يظن كثير منهم أن خارج العالم فضاء بلا نهاية إما ملاء ا وإما خلاء ، قياساً على ما يجدون من خارج دورهم من أماكين أخر ، وخارج بلدهم بلداناً أخر ، وخارج عالميهم عالم الأفلاك ، وهكذا يظنون أن الباري، عز وجل ، خلتى العالم في مكان وزمان ، قياساً على ما يجدون من أفعالهم وصنائعهم في مكان وزمان . ولهذه العبلة ظن كثير منهم أن الباري، جل جلاله، جسم ، هياساً على ما شاهدوا ، إذ لم يجدوا فاعلا إلا جسما ، ووجدوا الباري فاعلا ، وإذا ارتاضوا في العلوم الإلهية ، استبان لهم أن الأمر بخيلاف ذلك كما بيئنا في الرسالة الإلهية .

واعلم يا أخي بأن الانسان لا يرتقي في درجات العلوم والمعارف ر'تبة" إلا وتسنَح له أمور يكون علمه بها قبل البيان والكشف كظنون بالأشياء المحسوسات قبل معرفة حقائقها وهو طفل" كما بيّننا قبل .

#### فصل في معقولات الحواس ونتائجها

واعلم يا أخي بأن نسبة المعلومات التي يُدركها الإنسان بالحواس الحبس، بالإضافة إلى ما يَنتِج عنها في أوائل العقول ، كثيرة كنسبة الحروف المعجمة بالإضافة إلى ما يتركب عنها من الأسماء . ونسبة المعلومات التي هي في أوائل العقول ، بالإضافة إلى ما يَنتِج عنها بالبراهين والقياسات من العلوم ، كثيرة م كنسبة الأسماء إلى ما يتألف عنها في المقالات والحطب والمحاورات من الكلام واللغات ، والدليل على صحة ما قلنا بأن المعلومات القياسية أكثر عدداً من المعلومات التياسية أكثر عدداً من المعلومات التي هي في أوائل العقول ما ذ كر في كتاب أقليد س ، وذلك أنه يذكر في صدر كل مقالة مقدار عشر معلومات أقل أو أكثر ما هي في أوائل العقول ، ثم يستخرج من نتائجها مئتي مسألة معلومات برهائية ،

١ الملاه : الجمم في اصطلاح الحكماه ، ومدّ هنا كالحلاه للازدواج .

وهكذا حكم كتاب المتجسطي ، وأكثر كتب الفلسفة هكذا حُكمها. وإذ قد فرغنا من ذكر كيفية دخول الخطلم في القياس من جهة جهل المتعلمين ، فنريد أن نذكر كيفية دخول الخطلم من جهة القياس واعرِجاجه .

# فصل في كيفية اعوجاج القياس وكيف التحرز منه

واعلم يا أخي بأن الخطأ الذي يدخل في القياس من جهة اعوجاجه كثيرُ الفنون كثرة يطول شرحُها ، ذ كر ذلك في كتب المنطق ، إلا أنا نريد أن نذكر في هذا الغصل شرائط القياس المُستوي حسنب ، ليُتحفَّظ بها ويُقتَصَر على استعمال ما في البراهين ، ويُترك ما سواه من القياسات التي لا يؤمن فيها من الخطإ والزلل . فمن القياسات التي مخطيء وتصب القياس على مجرى العادة بالأنموذج ، وهو قياس الجزء على الكل .

واعلم يا أخي أن القياس الذي لا يدخله الحطأ والزلل هو الذي حُفِظ في تركيبه واستعماله الشرائط التي أوصى بها أرسطاطاليس تلاميذه ، وهي هذه : ينبغي أن يؤخّذ في كل علم وتعلم قياسي معنيان معلومان ، ما هو في أوائل العقول ، وهما: هل هو ، وما هو ? وإغا أوصى بهذا من أجل أن لا يمكن أن يعلم مجهول بجهول ، ولا أن يقاس على شيء مجهول وشيء معلوم ، فلا بد أن يؤخذ شيء معلوم بما هو في أوائل العقول ، ثم يقاس عليه سائر ما يطلب بالبرهان. والذي في أوائل العقول شيئان اثنان: هُويّات الأشياء وماهيّاتها ، وذلك أن هُويّات الأشياء تحصُل في النفوس بطريق الحواس ، وماهيّاتها بطريق الفكر والروية والتمييز ، كما بيّنا في رسالة الحسوس ، وإذا حصلت هُويّات المحسوسات في النفس بطريق الحواس ، وماهيّاتها بطريق الفكر والروية والتمييز ، سميت النفوس عند الحواس ، وماهيّاتها بطريق الفكر والروية والتمييز ، سميت النفوس عند الحواس ، وماهيّاتها بطريق الفكر والروية والتميز ، سميت النفوس عند الحواس ، وماهيّاتها بطريق الفكر والروية والتميز ، سميت النفوس عند الحواس ، وماهيّاتها بطريق الفكر والروية والتميز ، سميت النفوس عند المعافرة ، وإذا تأملت وأردت يا أخي أن تعرف ما العقل الإنساني ،

فليس هو شيئاً سوى النفس الإنسانية التي صارت علاّمة" بالفعل بعدما كانت علاّمة بالقوة . وإنما صارت علاّمة" بالفعل بعدما حَصَل فيها صُور مُويّة الأَشياء بطريق الحواس ، وصُور ماهيّتها بطريق الفكر والروية .

## فصل في أساس القياس البرهاني

واعلم يا أخي بأن على هذين العلمين يُبنى سائر القياسات البرهانية ، أعني : هل هو ، وما هو ? مثال ُ ذلك ما ُ ذكِر في كتاب أقليد ُس ، في أول المقالة الأولى تسع معلومات مما هو في أوائل العتول ، ثم بتوسطها يُبرهن على سائر المسائل ، وهي قوله : إذا كانت أشياء متساوية "لشيء واحد ، فهي أيضاً متساوية "، وإن زيد على أشياء متساوية أشياء متساوية "، صارت كلها متساوية "، وإن نقص منها متساوية "، كانت الباقية متساوية "، وإن زيد على أشياء غير متساوية أشياء متساوية ، وإن نقص منها أشياء متساوية ، وإن نقص منها أشياء متساوية ، وإن كان كل واحد مثلين منها أشياء متساوية ، فهي متساوية ، وإن كان كل واحد مثلين متساوية . وإذا انطبقت مقادير هما ولم يفضل واحد نصف الشيء ، فهي أيضاً متساوية . وإذا انطبقت مقادير هما ولم يفضل واحد نصف الشيء ، فهي أيضاً متساوية . وإذا انطبقت مقادير هما ولم يفضل واحد الحكومات كلها مأخوذة من العلوم التي هي في أوائل العقول بالسوية ، لا مختلف العقلاء في شيء منها ، ثم يقاس عليها ما هم مختلفون فيه .

# فصل في أوائل العقول وأوائل المعلومات

واعلم يا أخي بأن هذه الأشياء وأمثالها تسمَّى أواثلَ في العقول ، لأن كل العقلاء يعلمونها ، ولا مختلفون فيها إذا تأملوها وأنعموا النظر فيها ؛ وإنمسا

اختلافاتهم تكون في الأشياء التي تُعلم بطريق الاستدلال والمقاييس، وسببُ اختلافهم فيها كثرَةُ الطرق وفنون المقاييس وكيفية استعمالها، وشرَّحُ ذلك طويلُ قد دُكرِ في كتب المنطق وكتب الجدّل، ونريد أن نبيّن كيف تحصُل حقائقُ هذه المعلومات في أنفُس العقلاء.

واعلم يا أخي بأن هذه المعلومات التي تُسمَّى أوائل في العقول إنما تحصُل في نفرس العقلاء باستقراء الأمور المحسوسة شيئًا بعد شيء ، وتصفَّحِها جُزءاً بعد جزء ، وتأمَّلِها شخصًا بعد شخص ، فإذا وجدوا منها أشخاصًا كثيرة تشمكُها صفة "واحدة "حصَلَ في نفوسهم بهذا الاعتبار أن كل ما كان من جنس ذلك الشخص ومن جنس ذلك الجُزء هذا حُكمه ، وإن لم يكونوا يشاهدون جبيع أجزاء ذلك الجنس ، وأشخاص ذلك النوع . مثال ذلك أن الصبي إذا ترعرع واستوى وأخذ يتأمل أشخاص الحيوانات واحداً بعد واحد ، فيجدها كلئها تُحسِن وتتحرك ، فيعلم عند ذلك أن كل ما كان من جنسها هذا فيجدها كلئها تُحسِن وتتحرك ، فيعلم عند ذلك أن كل ما كان من جنسها هذا حكمه . وهكذا إذا تأمل كل جزء من الماء أي جُزء كان ، فوجده رطنبًا سيّالاً ؛ وكل جزء من النسار ، فوجده حاراً مُحْرِقًا ؛ وكل جزء من الأحجار ، فوجده صُلْبًا يابساً ، علم عند ذلك أن كل ما كان من ذلك الجنس فهذا حُكمه . فبمثل هذا الاعتبار تحصُل المعلومات في أوائل العقول بطريق الحواس .

واعلم يا أخي بأن مراتب العقلاء في مثل هذه الأشياء التي تحصل في النفوس بطريق الحواس متفاوته في الدّرجات، وذلك أن كلّ من كان منهم أنعم نظراً وأحسن تأملاً وأجُود تفكراً وألطف رويّة وأكثر اعتباراً ، كانت الأشياء التي تنعلتم ببدائه العقول في نفوسهم أكثر بما في نفوس من يكون طول عمره ساهياً لاهياً مشغولاً بالأكل والشرب واللهو واللذات والأمور الجسمانية. واعلم يا أخي بأن أكثر ما يدخل الحطاً على المتأمّلين في حقائق الأشياء المحسوسة ، إذا حكموا على حقيقتها مجاسة واحدة . مشال ذلك من يرى

السّراب ويتأمّله ، فيظن أنه غدران وأنهار . وإنما دخل الحطأ عليه لأنه حكم على حقيقته مجامنة واحدة ، وليس كل الأشياء تُمرَف حقائقها مجامنة واحدة ، ذلك أن مجامنة البصر لا يُدرك إلا الألوان والأشكال ، وحقيقة الماه لا تُعرَف باللون واللمس والشكل ، بل بالذوق ، وذلك أن كثيراً من الأجساد السّيّالة تُشبِه لون المساء ميثل الحل المُصمّد ا والنّفط الأبيض وما شاكلهما .

واعلم بأن لكل جنس من المحسوسات حاسة " تُعرَف بها حقيقة ذلك الجنس ، والأجسام السيّالة يُعرَف فرق ما بينها وبين غيرها باللّبس ، وبعضها يُعرف الفرق بينها بالذوق ، وألوانها تُعرَف بالبصر ، فلا ينبغي للمتأمل أن يحكم على حقيقة شيء من المحسوسات إلا بتلك الحاسة المختصة بمعرفة حقيقة ذلك الجنس من المحسوسات ، كما بيّنــّا في رسالة الحاس والمحسوس . ونرجع الآن إلى ما كنا فيه فنقول :

وأما قوله: ينبغي أن يوضع في النياس البرهاني أولاً شيء معلوم : هل هو ، وما هو ? ليُعلم به شيء آخر ، كما يفعل المهندس فيضع خط ا = ثم يعمل عليه مثلتاً متساوي الأضلاع ، أو يقسمه بقسمين ، أو يُقيم عليه خطاً آخر ، أو يعمل عليه زاوية ، وما شاكل ذلك بما قد دُدكر في كتاب أقليد س وغيره من كتب الهندسة. والمعلوم : هل هو ، وما هو ، خط ا = والمطلوب المجهول ، ليُعلم أو يُعمل ، هو المثلث . فهكذا ينبغي أيضاً أن يُعمل في القياس البرهاني أن تؤخذ أولاً أشياء بما هي معلومة "في أوائل العقول ، ويُوكب التأليف ضرباً من التركيب ، ثم يُطلب بها أشياء عجولة ، ليس تُعلم بأوائل العقول ، ولا تدرك بالحواس . وأما قوله : ولا ينبغي في البرهان أن يكون الشيء علية " لنفسه ، فهذا بيتن في أوائل ولا ينبغي في البرهان أن يكون الشيء علية " لنفسه ، فهذا بيتن في أوائل

١ الممد : كل شراب عولج بالنار .

العقول ، أي أن الشيء المعلول لا يكون عِلَّة تفسِه ، ولكن من أجل أن كثيراً بمن يتعاطى البُرهان ربما جعل المعلول عِلَّة "لنفسه ، وهو لا يشعر لطول الحطاب .

مثال ذلك من يتعاطى علم الطبيعيات، إذا سُئيل: ما عِلَّة كَثرة الأمطار في بعض السّنين ? فيقول: كَثرة الغيوم. فإن سُئل: مساعِلَة كثرة الغيوم ؟ فيقول: كثرة البخارات المتصاعدة من البحار والآجام في الهواء. فإن سئل: ما عِلَّة كثرة البخارات المتصاعدة ? فيقول أو يظن: كثرة المُدود وانصاب مياه الأنهار والأودية والسيول إلى البحار. فإن سئل: ما عِلَّة كثرة المياه والمدود والسيول إلى البحار ؟ فيقول: كثرة الأمطار. فعلى هذا القياس يكزمه أن عِلَّة كثرة الأمطار هي كثرة الأمطار، فمن أجل هذا عِلَة صاحب البوهان أن يقول: إحدى العِلَل كَيْتَ وكَيْت والثانية والرابعة ، ليسلم من الاعتراض ، إذ قد تكون الغيوم كثيرة " والأمطار قي العَلْل كا بيّنتا في رسالة والأمطار أقليلة والمعلولات .

## فصل في أن المعلول لا يوجد قبل العلَّة

وقوله: أن لا يكون المعلول فبل العلة ، فهذا أيضاً بَيّن في أوائل العقول ، لأن المعلول لا يكون قبل العلة ، ولكن من أجل أنهما من جنس المُضاف إنما يوجدان معاً في الحِس ، وإن كانت العلة قبل المعلول بالعقل ، حتى ربحاً يُشكيل ، فلا تتبيّن العلة من المعلول ؛ مثال ذلك إذا سئل من يتعاطى علم الهيئة : ما علة وطول النهاد في بلد دون بلد ? فيقول : كون الشمس فوق الأرض هناك زماناً أطول . وإذا عُكس هذه القضية وقبل : كل بلد يكون فيه مكث الشمس فوق الأرض أكثر ، فنهاره أطول وقبل : فتصد قن ، فيخى على كثير بمن ليست له رياضة " بالتعاليم ، أينهما علية " للآخر ، فتصد قن ، فيخى على كثير بمن ليست له رياضة " بالتعاليم ، أينهما علية " للآخر ،

أكون الشبس فوق الأرض لطول النهاد ، أو طول النهاد لكون الشبس فوق الأرض. وهكذا النار والدُّخان ديما يوجدان معاً ، وديما يوجد أحدُهما قبل الآخر ، وديما يُستَدل بالدخان على الناد ، وديما تنجعل النساد سبباً لوجود الدخان ، فلا يُدرى أيهما عليّه اللّخر .

واعلم يا أخي بأن النار والدخان ليس أحدُهما عِلمَّة للآخر ، بل عِلمُتهما الهَيُولانيَّة مِي الحُرارة ، وهما الهَيُولانيَّة مِي الحُرارة ، وهما يختلفان في الصورة ، وذلك أن الحرارة إذا فَعَلت في الأجسام المستحيلة فِعلا تاميًا ، صارت نارًا ، وإن قَصَرت عن فِعلها لرطوبة غالبة ، صارت دُخانًا وبُخارًا .

# فصل في قوله: وأن لا يستعمَل في البرهان الأعراضُ الملازمة وان عِلـّة الثيء من ذانيًاته ، وكُونَ المقدَّمة كليّية

قوله: أن لا يُستعمَل في البرهان الأعراض الملازمة ، إنحا هو لأن العلمة لا الأعراض الملازمة لا تفارق الأشياء التي هي لازمة "لهما ، كما أن العلمة لا تفارق معلولما، وذلك أنه متى حُكِم على شيء بأنه معلول، فقد وجب أن له علمة "فاعلة " فاعلة " فاعلة " فاعلة " فاعلة " فاعلة " فاعلة أن الموت ، وإن كان لا يفارق القتل ، فإنه ليس له بعلمة ، ولا القتل أيضاً علمة " للموت ذانية " ، إذ قد يكون موت كثير بلا قتل ، فلا يكون معلول " بلا علمة . وأما قوله : وأن تكون العلمة ذاتية "للشيء ، فإغا قال هذا من أجل أنه قد يكون للشيء الواحد علل "عرضية " ، ولكنها لا تكون مستمر " في جميع أنواع ذلك الجنس ، ولا جميع أشخاص النوع ، كالقتل الذي هو عيلة " عَرَضيّة " للموت غير مستمر " في جميع أنواعه ،

١ المتحيلة : أي المتفيرة .

ولكن تحتاج أن تكون العليّة ' ذاتية ' حتى تكون القضيّة ' صادقة ' قبل العكس وبعده ، كقر لِك َ : كل ُ ذي لون ٍ فهو جسم ' ، فإذا عكستَه ' وقلت : وكل ُ جسِم ٍ فهو ذو لون إلا وهو جسم ، فإذا الجسم عليّة ذاتيّة الذي اللون .

وأمًّا قوله: وأن تكون المقدَّمة كلَّيَّة ، فمن أجل أن المقدَّمات الجُنُوئية لا تكون نتائجُها ضروريَّة ولكن مُكِنة ، كقولك : زيد كاتب ، وبعض الكتَّاب وزير ، فيمكن أن يكون زيد وزيرا ، وأما إذا قيل : كلُّ كاتب فهو يقرأ ، وزيد كاتب ، فإذاً زيد بالضَّرور في قارى .

# فصل في أن الحكم بالصفات الذاتية

وأما قوله: وأن يكون كون المحمول في الموضوع كوناً أو ليّا ، فمن أجل أن المحمولات في الموضوعات على نوعين ، منها أو ليّات ، ومنها ثوان ، مثال ذلك: كون ثلاث زوايا في كل مثلث كوناً أو لا ، لأنها هي الصّورة المُقومة له ، فإمّا أن تكون حادة "أو قائمة أو منفرجة ، فهو كون ثان . فقد استبان أنه لا يُستعمل في القياس البُرهاني إلا الصّفات الذاتية الجوهرية ، وهي الصّورة المُقومة للشيء ، وبها يكون ذلك الحريم المطلوب الذي يَخر م في النتيجة الصادقة .

واعلم يا أخي أن الصفات الذاتية الجوهرية ثلاثة أقسام : جنسية "ونوعية وشخصية ، كما بيئنا في رسالة إيساغوجي ، فأقول ، واحكم حكماً حتماً كما تعلمه ولا تشك فيه: بأن كل صفة جنسية فهي تصدق عند الوصف على جميع أنواع ذلك الجنس ضرورة ". وهكذا أيضاً كل صفة نوعية فهي تصدق على جميع أشخاص ذلك النوع عند الوصف لها . فهذه الصفات هي التي تخرج في النتيجة صادقة "، فاستعملها في البرهان ، واحكم "بها . وأما الصفات الشخصية النتيجة صادقة "، فاستعملها في البرهان ، واحكم "بها . وأما الصفات الشخصية النتيجة صادقة "، فاستعملها في البرهان ، واحكم "بها . وأما الصفات الشخصية التنبية المنابقة المن

فإنها ليس من الضرورة أن تصدئ على جبيع النوع ، ولا كل صفة نوعية تصدئ على جبيع الجنس، فلا تستعبلها في البرهان، ولا تحكم بها حُكماً حتماً، فإنك لسن منها على حُكم يقين . فقد عرفت واستبان لك أن الحكماء والمتفلسفين ما وضعوا القياس البرهاني إلا ليعلموا به الأشياء التي لا تُعلم إلا بالقياس ، وهي الأشياء التي لا يمكن أن تنعلم بالحس ولا بأوائل العقول ، بل بطريق الاستدلال وهو المنسئ البرهان .

واعلم يا أخي بأن لكل صناعة أهلًا، ولأهلكل صناعة أصولاً في صناعتهم، هم متفقون عليها، وأوائل كل علومهم لا يختلفون فيها، لأن أوائل كل صناعة مأخوذة "من صناعة أخرى قبلها في الترتيب.

## فصل في أن صناعة البرهان نوعان

واعلم بأن أوائل صناعة البوهان مأخوذة مما في بداية العقول، وأن التي في بداية العقول، وأن التي في بداية العقول مأخوذة أوائيلها من طريق الحواس كما بيّننّا قبل .

واعلم أن صناعة البرهان نوعان: هندسية ومنطقية. فالأوائل التي في صناعة الهندسة مأخوذة من صناعة أخرى قبلها مثل قول أقليد س: النقطة هي شيء لا جُزء له ، والحط طول بلا عرض ، والسطح ما له طول وعرض ، وما شاكل هذه من المصادرات المذكورة في أوائل المقالات . فهكذا أيضًا حكم البراهين المنطقية ، فإن أوائلها مأخوذة من صناعة قبلها ، ولا بد المتعلين أن يصادروا عليها قبل البرهان. فمن ذلك قول صاحب المنطق : إن كل شيء

المادرات: جمع المحادرة، وهي التي تجمل النتيجة جزء القياس، او تلزم النتيجة من جزء القياس، كقولنا: الانسان بشر، وكل بشر ضعّاك، فالكبرى هنا والمطلوب شيء واحد، لأن البشر والانسان مترادفان في اتحاد المفهوم، فتكون الكبرى والنتيجة شيشاً واحداً. وقد تطلق المصادرات على مقد مات مذكورة في العلوم المعروفة، مسلحة في الوقت مم استنكار وتشكيك.

موجود ، سوى البادي ، جل جلاله ، فهو إما جوهر وإما عرض . ومثل قوله ؛ إن الجوهر هو القائم بنفسه ، القابل للمتضاد ات ، وإن العرض هو الذي يكون في الشيء لا كالجئز منه ، يبطئل من غير بطلان ذلك الشيء . ومثل قوله : إن الجوهر منه ما هو بسيط كالمينولي والصورة ، ومنه ما هو مركب كالجسم . ومثل قوله : إن كل جوهر فهو إما علة فاعلة أو معلول منفعل ، ومثل قوله : ومثل قوله : كل علة فاعلة فهي أشرف من معلولها المنفعل . ومثل قوله : ليس بين السلب والإيجاب منزلة " ، ولا بين العدم والوجود رئتة " ، وإن العرض لا فيعل له ؟ وما شاكل هذه المقد مات التي ينصادر عليها المتعلمون قبل البراهين .

وبنبغي لمن يريد النظر في البراهين المنطقة أن يكون قد ارتاض في البراهين الهندسية أولاً، وقد أخذ منها طركاً ، لأنها أقرب من فهم المتعلمين، وأسهل على المتأملين ، لأن مثالاتها محسوسة مرئية "بالبصر ، وإن كانت معانيها مسبوعة ومعقولة ، لأن الأمور المحسوسة أقرب إلى فهم المتعلمين . واعلم بأن البراهين سواة كانت هندسية ، أو منطقة ، فلا تكون إلا من نتائع صادقة ، والنتيجة الواحدة لا بد لها من مقد منين صادقتين أو ما زاد على ذلك ، بالغاً ما بلغ ، مشال ذلك ما بنين في كتاب أقليد س في البرهان على أن ثلاث زوايا من كل مثلت مساوية "لزاويتين قائمتين ، لم يكن ذلك إلا بعد اثنين وثلاثين شكلاً . وعلى هذا المثال سائر الأمين هكلاً ، ويسبق هذا الشامين ، لم يكن البرهان عليه إلا بعد ستة وأربعين شكلاً ، ويسبق هذا الشكل بشكل العروس ، وعلى هذا المثال سائر المنبوهات . وهكذا أيضاً

حُكُمُ البراهين المنطقية ، وربما تكفيه مقدَّمتان ، وربمـــا مجتاج إلى عدَّة

الوتر عند المهندسين: هو الحط المستقيم القاسم للدائرة سواه كان منصفاً لها ، ويسمى قطراً ،
 أو لم يكن .

مقدُّمات ، مثالُ ذلك في البرهـان على وجود النفس مع الجسم تكفي ثلاثُ مقدُّ مات ، وهي هذه : كلُّ جسم فهو ذو جهات ، وهــذه مقدَّمة " كليَّة مُوجَبَة صَادَقَة " فِي أُو لَيَّة العَالِ ؛ وَالمَقَد مَّةُ الْأَخْرَى : وَلَيْسُ مِكِنَ الْجُسُمُ أَن يتحرُّك إلى جبيع جهاته د'فعة" واحدة ، وهذه مُقدَّمة "كليَّة " سالبة " صادقة " في أوليَّة العقل ؛ والمقدَّمة الثالثة : وكلُّ جسم يتحرَّك إلى جهة دون جهة ٍ فلِعليَّةً مَا تَحَرُّكُ ، لَهُ مَقدُّمَةً كَالَّيَّةً " صادقة في أو ليَّة العقل ؛ فيَنشِج من هذه المِقِدَّمات وجود النفس. والذي ينبغي ليبرهنَ بأنها جوهر لا عَرض ، أَنَ يضاف ، إلى هذَه المقدُّمات التي تقدّمت ، هذه الأخرى: وكلُّ علَّه محرَّكَمْ للجسم لا تخلو أن فكون حركتُها عـلى ونيرةٍ واحدةٍ في جهــةٍ واحدة ، مثلَ حركة الثقيل إلى أَسفلَ ، والخفيف إلى فوق ُ ، فتسمى هـذه علــة " طبيعية". وأما أن تكون حركتُها إلى جهاتٍ مختلفة ، وعلى فنون شي بإرادة واختيار مثل حركة الحيوان، فتسمَّى نـَفسانيَّة، وهـذه قسمة " عقلية " مدرَكة " حِسّاً . وكلُّ عِلنَّةٍ مُحرَّكةٍ للجسم بإرادة واختيار فهي جوهر، فالنفسُ إذاً جوهر ، لأن العرضَ لا فعلَ له . وهذه مقدَّمات " مقبولة في أوائيل العقول ، فيُنتِج من هذه أن النفس جوهر .

# فصل في كيفية البرهان على أنه ليس في العالم خلاء

ومعنى الخلاء هو المكان الفارغ الذي لا منتكن فيه ، وليس يُعقَل في العالم مكان لا مضي ولا مظلم ، مُقدّمة كليّة سالبة صادقة في أولية العقل . مقدمة أخرى : وليس يخلو النور والظلمة أن يكونا جوهرين أو عرضين ، أو أحد هما جوهرا والآخر عرضا ، وهذه أقسام عقلية صحيحة . مقدّمة أخرى : فإن يكونا جوهرين ، فإذا الحلاء ليس بموجود ، أو عرضين ، فإذا الحلاء ليس بموجود ، أو عرضين ، فالعرض لا يقوم إلا في الجوهر ، فالحلاء إذا ليس موجوداً ، وإن يكن أحد هما جوهرا ، والآخر عرضاً ، فهكذا الحركم .

# فصل في البرهان على أنه ليس في العالم لا خلاء ولا ملاء

اعلم يا أخي بأن الحكاه والمكاه صفتان للمكان، والمكان صفة من صفات الأجسام، فإن كان خارج الفلك جسم آخر، فقولنا: العالم ، نعني به ذلك الجسم مع الفلك جميعاً، فمن أين خارج العالم شيء آخر ?

# فصل في معنى قول الحكماء هل العالم قديم أو محدث

فإن كان المراد بالقديم أنه قد أتى عليه زمان طويل ، فالقول صحيح ؛ وإن كان المرادُ به أنه لم يزل ثابت العَينِ على ما هو عليه الآن ، فلا ؛ لأن العالم ليس بثابت العين على حالة واحدة طرفة عين ، فضلًا عن أن يكون لم يزَلُ على ما هو عليه الآن ، وذلك أن قول الحكماء في تسميَّتهم العالم إنما يَعنون به عـــالمَ الأجسام ، وهو نوعان : فلكيُّ وطبيعي . فأما الأجسام الطبيعية التي دونَ فلك القمر ، فهي نوعان : الأركانُ الكليات والمرلَّداتُ الجزئيات . فالمولَّداتُ دائمًا في الكون والفساد ، وأما الأركان الكليات فهى دائمًا في التغيّر والاستحالة ، لا يخفى هـذا على الناظرين في الأمور الطبيعية . وأما الأجسام الفلكية فهي داعًا في الحركة والنُّقثلة والتبدُّل في المُحاذَياتِ ، فأين ثباتها على حالة واحدة ? وأما أن يكون نُيراد بالثبات الصورة٬ والشَّكل٬ الكُنريُ الذي هو عليه في دائم الأوقات، فليُعلمُ بأن الشكل الكُنريُ والحركة الدُّوريَّة ليسا للجسم من حيث مو جسم ، ولا مقو مين لذات ، بـل هما صورتان متسّمتان بقصد قياصد كما بيّنسًا في رسالة الهَيُولى والصورة . وكلُّ صورة من الصُّورِ بقصد ِ قاصد ٍ ، لا تكون ثابتة العين ، أبدية الوجود ، وإنما يكون الشيء ثابت العين ، أبدي الوجود بالصورة المقو"مة .

واعلم يا أخي بأن الحافظ العالم على هذه الصورة ، هو سرعة حركة الفلك

المحيط، والمحرِّك للفلك هو غيرُ الفلك، وأن تسكينَ الفلك عن الحركة بُطلان العالم، وإنما يكون طرفة عين كما قال ، عز وجل : «وما أمرُ الساعة إلا كلمح البصر أو هو أقربُ ، .

واعلم بأنه إن وقف الفلك عن الدوران ، وقفت الكواكب عن مسيرها، والبروج عن طلوعها وغروبها، وعند ذلك تبطل صورة العالم وقوامه، وتقوم القيامة الكبرى ، وهذا لا محالة كائن "، لأن كل شيء في الإمكان، إذا فئرض له زمان بلا نهاية ، فلا بد أن يجر ج إلى الفعل ؛ ووقوف الفلك عن الدوران من الممكن ، لأن الذي يجر "كه يمكنه أن يسكنه ، وهو .أهون عليه وله المثل الأعلى . وقد بيننا في رسالة المبادى ما العلة في حدوث عالم الأجسام ، وفي رسالة المبادى المأجسام .

# فصل في أن الانسان إذا ارتقى نفساً صار ملكاً

واعلم با أخي أن الإنسان إذا سلك في مدّه ب نفسه، وتصر في أحوالها، مثل ما سلك به في خلق جسده وصورة بدنه، فإنه سبلغ أقصى نهاية الإنسانية مثل ما سلك به في خلق جسده وصورة بدنه، فإنه سبلغ أقصى نهاية الإنسانية ما يلي دتبة الملائكة، ويقر ب من باديه، عز " وجل"، ويجازى بأحسن الجزاء، ما يقصر الوصف عنه ، كما وصف الله ، عز " وجل "، فقال: «فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قدر أعين جزاء بما كانوا يعملون». وأما ما سلك به في خلقه فهو أنه ابتدى، من نطفة من ماء مهن ، ثم كان عكقة " جامدة في قرار مكين ، ثم كان منفقة " ، جامدة في قرار محين ، ثم كان منفقة " ، ثم كان طفلا متحر كأ حساساً ، ثم كان صبياً ذكياً فهما ، ثم كان شابناً متصر قاً قوياً نشيطاً ، ثم كان كهلا بحر "با عالماً عادفاً ، ثم كان شيخاً حكيماً فيلسوفاً دبانياً ، ثم كان كان كهلا بحر "با عالماً عادفاً ، ثم كان شيخاً حكيماً فيلسوفاً دبانياً ، ثم

١ الماقة ١ القطمة الجامدة من الدم .

٧ المنهنة : تعلمة لحم .

بعد الموت تكون نفسه ملككاً سماويّاً روحانيّاً أبديّ الوجود ، ملتذاً مسروراً فرحاً باقياً سرمداً أبداً .

واعلم يا أخي بأنك لم تنقل رئته من هذه المراتب إلا وقد خُلِع عنك أعراض وأوصاف ناقصة، وألبست ما هو أجود منها وأشرف، فهكذا ينبغي أن لا ترتقي في درجة العلوم والمعارف، إلا وتخلع عن نفسك أخلاقاً وعادات وآراه ومذاهب وأعمالاً، بما كنت معتاداً لها منذ الصبي من غير بصيرة ولا روية ، حتى يمكنك أن تفارق الصورة الإنسانية، وتلبس الصورة الملكية ، ويمكنك الصعود إلى ملكوت السموات وسعة عالم الأفلاك ، وتجازى هناك بأحسن الجزاء وأوفر الثواب ، وتعيش بألذ عيش مع أبناء جنسك الذين سبقوك إليها من الحكماء والأخيار المؤمنين الأبرار ، مع الذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين ، وحسنن أولئك رفيقاً إ

واعلم يا أخي بأن الإنسان مطبوع على استعبال القياس منذ الصبّى ، كا هو بحبول على استعبال الحواس بلا فكر ولا روية ، كا بيننا قبل ، ولكن قوانين القياسات مختلفة ، كما قد تبين ذلك في كتب المنطق وشرائط الجدل بشرح طويل ، ولكن نذكر منها طرفاً ليكون مثالاً على سائرها . فمن ذلك أن الصبّيان يجعلون قوانين القياسات مختلفة ، كما يجعلون قياساتهم أحوال أنفسهم وآبائهم وإخوانهم ، وتصرّفهم في الأمور ، وما يجدون في منازلهم من الأشياء ، أصولاً على سائر أحوال الصبّيان وتصرّف آبائهم ، وما يكون في منازلهم ، وإن لم يروهم ولم يشاهدوا أحوالهم، قياساً على ما عرفوا من أحوال أنفسهم . وأما العقلاء البالغون من الناس فإنهم يجعلون قوانين قياساتهم ما عرفوه من الأمور ، في منصر فانهم وما قد جر بوه من الأحوال ، أصولاً يقيسون بها سائر الأشياء مما لم يشاهدوه ولا جر بوه ، بل قياساً إلى ما عرفوه عسب أن وأما العلماء الذين يتعاطرون الجدل ودقيق النظر ، فإنهم يجعلون قوانين قياساتهم ما قد اتستقوا عليه هم وخصاؤهم، أصولاً ومقد مات يقيسون يقيسون يقاساتهم ما قد اتستقوا عليه هم وخصاؤهم، أصولاً ومقد مات يقيسون يقيسون يقاساتهم ما قد اتستقوا عليه هم وخصاؤهم، أصولاً ومقد مات يقيسون يقيسون يقاساتهم ما قد اتستقوا عليه هم وخصاؤهم، أصولاً ومقد مات يقيسون يقيسون يقيسون يقيسون يقيسون يقيسون يقاساتهم ما قد اتستقوا عليه هم وخصاؤهم، أصولاً ومقد مات يقيسون يوسون يقيسون يوسون يقيسون يوسون يقيسون يقيسون يوسون يقيسون يوسون يوسون

79

عليها ما هم فيه مختلفون، سَوالا كان ما اتفقوا عليه حقّاً أو باطلاً، صواباً أو خطأً. وأما المرتاضُون بالبراهين الهندسيّة أو المنطقية فإنهم يجعلون قوانين قياساتهم الاشياء ، التي هي في أوائل العقول ، أصولاً ومقدّ مات ، ويستخرجون من نتائجها معلومات أخرى ليست بمحسوسات ولا معلومات بأوائل العقول، بل مكتسبة "بالبراهين الضرورية ، ثم يجعلون تلك المعلومات المكتسبة مقد مات وقياسات ، ويستخرجون من نتائجها معلومات أخرى هي ألطف وأدق بما قبلها ؛ وهكذا يفعلون دائماً طول أعماره . ولو عاش الإنسان عُمْر الدانيا لكان له في ذلك متسع .

# فصل في أن الحيوانات تتفاوت في الحواس ومعلوماتها

واعلم يا أخي بأن من الحيوان ما له حاسة "واحدة، ومنه ما له حاستان، ومنه ما له خس حواس كما ومنه ما له خس حواس كما بيئنا في رسالة الحيوان .

واعلم يا أخي بأن كل حيوان كان أكثر حواس فإن يكون أكثر عسوسات ، فأما الإنسان فله هذه الحبس بكمالها ، ولكن كل من كان من الناس أكثر تأميلاً لمحسوساته ، وأكثر اعتبار الأحوالها ، كانت المعلومات التي في أو لية العقل في نفسه أكثر . ومن كان بهذا الوصف وجعل هذه المعلومات الأو لية مقد مات وقياسات ، واستخرج نتائجها ، كانت المعلومات البرهانية في نفسه أكثر . وكل من كان أكثر معلومات حقيقة ، كان بالملائكة أشبه وإلى ربه أقرب .

# فصل في المعلومات البرهانية والأمور الروحية

واعلم يا أخي بأن الإنسان العــٰاقل اللبيب إذا أكثر التأمُّل والنظر إلى الأمور المحسوسة ، واعتبر أحوالها بفكرته ، وميَّزها برويَّته ، كثرت المعلومات العقلية في نفسه. وإذا استعمل هذه المعلومات بالقباسات، واستخرج نتائجها ، كثرت المعلومات البرهانية في نفسه . وكلَّ نفس كثرت معلوماتها البرهانية ، كانت قوتها على تصور الأمور الروحانية التي هي صورة مجرَّدة عن المَيْولي بحسب ذلك ، وعند ذلك تشبّهت بها وصارت مثلها بالقواة . فإذا فارقت الجسد عند الممات صارت مثلها بالفعل، واستقلَّت بذاتها ، ونجت من جهنيَّم عالم الكون والفساد ، وفازت بالدخول إلى الجنَّة عالم الأرواح التي هي دارُ الحيوان ، لو كانوا يَعلَمُونَ أَبِناءُ الدُّنيا الذين يريدون الحياة الدُّنيا ، ويتمنُّون الحُلود فيها : ﴿ يُودُ أَحَدُهُمْ لُو يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةً ﴾ وما هو بمُزحزحه من العذابِ أن يُعمَّر . ، فأعيذ ل أيها الأخ أن تكون منهم ، بلكن من أبناء الآخرة وأولياء الله الذين مدحَهم بقوله تعالى توبيخًا لمن زعم أنه منهم فقال، جل جلاله : « قل : يا أيها الذين هادوا ١ إن زعمتم أنكم أولياء لله من دون الناس ، فتمنُّوا الموتَ إن كنتم صادقين . ، فبادر \* يا أَخي واجتهد في طلب الممارف الرَّبانيَّة واكتساب الأخلاق المُلكَكيَّة ، وسادع إلى الحيراتِ من الأعمال الزكيَّة قبل فناء العمر وتقارُب الأجل ، واغتنم خمساً قبل خمس ، قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: اغتنيم فراغتك قبل شُغلِك، وغيناك قبل فقرك، وصبحتك قبل سُقبك، وشبابك فبل هَرَ مِك، وحياتك قبل موتك، وتزو"د فإن خيير الز"الا التقوى ، فلعلك تُوكَفَّقُ للصعود إلى ملكوت السباء وسَعة الأفلاك ، وتدخل إلى الجنَّة عالم الأرواح بنفسك الزكيَّة الروحانيَّة ،

١ هادوا : انتحلوا دين اليهود .

لا بجسدك الجُسَّةِ الجِرِمانيَّة ، وفيَّقك الله أيها الأخ للسَّداد، وهدانا وأيَّاكَ للرُّشاد وجميع إخواننا حيث كانوا في البلاد إنه رؤوف بالعِباد .

غَنَّت الرسالة بعون الله سبحانه وتعالى ، والحمدُ لله وحدَ ، وصلى الله على رسوله سيَّد نا محمد وآله الطاهرين وسلم تسليماً ، وبها تمَّ القِسمُ الأول في الرياضيّات من كتاب وإخوان الصفا وخُلان الوفا، ويتلوه القِسمُ الثاني في الطبيعيات الجِسمانية ، أوَّلهُ رسالة المَـنُولى والصورة

# فهرست المجلد الاول

|                         |           |        |         |              |      |   |    |     | صفحة |
|-------------------------|-----------|--------|---------|--------------|------|---|----|-----|------|
| إخوان الصفاء            | • •       |        | •       |              | •    |   | •  |     | ٥    |
| فهرست الرسائل           |           |        | •       |              | •    |   | •  |     | *1   |
|                         |           |        |         |              |      |   |    |     |      |
|                         | القس      | 11     | . باذ   | ~/           |      |   |    |     |      |
|                         |           | سم .   |         | ي            |      |   |    |     |      |
|                         | الر.      | سالة   | الأوا   | لی           |      |   |    |     |      |
| ·                       |           | في ال  |         |              |      |   |    |     | ٤٨   |
| ľ                       |           | שַ יש  | 300     |              |      |   |    |     | 2/   |
| فصل في خواص العدد .     | •         | •      | •       | •            | •    | • | •  | •   | 70   |
| فصل في التام والناقص و  |           |        |         |              |      |   |    |     | 78   |
| فصل في الأعداد المتحابة |           |        |         |              |      |   |    |     | 70   |
| تضعيف العدد .           | •         | •      | •       | •            | •    | • | •  | •   | 77   |
| فصل في خواص" الأنواع    | •         | •      | •       | •            | •    | • | •  | •   | 77   |
| فصل في العدد الصحيح     | •         | •      | •       | •            | •    | • | •  | •   | ₩.   |
| فصل في الضرب والجذر     | لمكعبان   | ت إلخ  | •       | •            | . •  | • | •  | • • | 79   |
| فصل في العدد المربّع    | •         | •      | *•      | •            | •    | • | •  | •   | ٧٠   |
| فصل في خواس" العدد ا    | بذور      | ٠.     | •       | •            | •    | • | ٠  | •   | ٧٢   |
| فصل في مسائل من المقال  | الثانية م | ين أقل | . المرس | <b>ف</b> الا | صد ل |   | ., | _   | ٧Y   |

| ٧٥  |   |      |       |       |     |         |       | •      |        |              | صل علم العدد وا                                              |          |
|-----|---|------|-------|-------|-----|---------|-------|--------|--------|--------------|--------------------------------------------------------------|----------|
| Vo  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | •      | •      | 1            | لغرض من العلوم                                               | 11       |
|     |   |      |       |       |     |         |       |        |        |              |                                                              |          |
|     |   |      |       |       | نية | لة الثا | رسا   | 11     |        |              |                                                              |          |
| ٧٨  |   | بنها | ، ماھ | وبيان | لسة | ني المن | يا في | بومطو  | مة ج   | وسو          | LI .                                                         |          |
| ۸۱  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | •      | •      | نط           | نصل في أنواع ا <b>ل</b> ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | <b>.</b> |
| ۸۲  |   |      |       |       |     |         |       |        |        |              | نصل في ألقاب الح                                             |          |
| ۸۳  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | ٠,     | لستقيم | لط ا         | نصل في أسماء الح                                             | Ď        |
| ۸٥  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | •      | •      | وايا         | نصل في أنواع الز                                             | j        |
| ۸٥  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | حة     | المط   | وايا         | نصل في أنواع الز                                             | <u>,</u> |
| ۲۸  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | سية    | ا القو | نطو ط        | نصل في أنواع الح                                             | <u>,</u> |
| ۸٧  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | •      | ٠ ر    | مطو م        | نصل في ذكر الــ                                              | )        |
| ۸۸  | • | •    | •     | •     | ٠ 4 | وأنواء  | ط ,   | الخطو  | تقيمة  | المسن        | نصل في الأشكال                                               | •        |
| ۸٩  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | د ٠    | البصر  | <u>ا</u> ستة | نصل من النقط لح                                              | •        |
| 11  | • | •    | •     | •     | كال | الأث    | بع    | ىل لج  | نه أم  | لث أ         | نصل في بيان المثا                                            | )        |
| 97  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | •      | • 1    | لمطوح        | فصل في أنواع الــ                                            | ı        |
| 94  | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | •      | م .    | أجسا         | فصل في ذكر الأ                                               | ,        |
| 4٧  | • | • .  | •     | •     | •   | •       | •     | •      | •      | •            | فصل في المساحة                                               | ı        |
| 44  | • | •    | •     | •     | •   | •       | ن     | التعاو | ، إلى  | إنسان        | فصل في حاجة الإ                                              | ı        |
| • 1 |   |      |       |       |     |         |       |        |        |              | فصل في الهندسة                                               |          |
| • 1 | • | •    | •     | •     | •   | •       | •     | •      | •      | ماد          | فصل في توهم الأب                                             | ı        |

| صفحة |   |    |   |   |   |                                            |
|------|---|----|---|---|---|--------------------------------------------|
| 1.4  | • | •  | • | • | • | فصل في حقيقة الأبعاد في الهندسة العقليّة . |
| ١٠٤  | • | •  | • | • | • | فصل في خواص الأشكال الهندسية .      .      |
| 1.7  | • | •  | • | • | • | فصل في بيان تلك الحواص                     |
| 114  | • | .• | • | • | • | فصل في ثمرة هذا الفن                       |
|      |   |    |   |   |   |                                            |
|      |   |    |   |   |   |                                            |

#### الرسالة الثالثة

# الموسومة بالأسطرونوميا في علم النجوم وتركيب الأفلاك ١١٤

| 117 | • | • | •   | •     | •     | •      | •     | •       | وج      | سفة البر | ذکر م                                     | فصل في  |
|-----|---|---|-----|-------|-------|--------|-------|---------|---------|----------|-------------------------------------------|---------|
| 14. | • | • | •   | •     | •     | •      | •     | ال      | والوبا  | بيرت     | ذكر ال                                    | فصل في  |
| ۱۲۳ | • | • | •   | •     | بدود  | ، والح | جو    | ت والو  | لمثلثان | رباب ا   | ذكر أ                                     | فصل في  |
| 174 | • | • | •   | •     | •     | •      | •     | •       | لوجو    | رباب ا   | ذكر أ                                     | فصل في  |
| 178 | • | • | •   | •     | •     | •      |       | لسيارة  | كب اا   | کو ا     | ذكر اا                                    | فصل في  |
| 177 | • | • | •   | •     | •     | •      | •     | عداد    | ين الأ  | کب م     | للكوا                                     | ذكر ما  |
| ۱۲٦ | • | • | •   | •     | •     | •      |       |         |         |          |                                           | ذکر دو  |
| 177 | • | • | • • | السنة | رباع  | ات أ   | تغيير | وج وا   | في البر | شبس ا    | ران ال                                    | ذکر دو  |
| ۱۲۸ | • | • | •   | زمان  | ت الأ | غييرار | ، وت  | ع الفلك | أرباء   | س في     | رل الش                                    | ذکر نزو |
| 174 | • | • | •   | •     | •     | •      | •     | •       | •       | سيف      | هول الص                                   | ذکر دخ  |
| 179 |   |   |     |       |       |        |       |         |         |          |                                           | ذکر دخ  |
| 14. |   | • | •   | •     | •     | •      | •     | •       | •       | ئتاء     | غول الـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ذکر د   |
| 14. | • | • | •   | ں ۰   | الشمس | ، من   | الات  | ج و۔    | البرو   | حل في    | ران ز                                     | ذکر دو  |
| 141 | • | • | •   | ئبس   | ن الث | لاته م | وحال  | ررج و   | في الب  | لشتري    | ران ا                                     | ذکر دو  |
|     |   |   |     |       |       |        |       | _       |         |          |                                           |         |

| صفحة   |     |      |         |       |         |         |        |         |          |         |              |           |       |
|--------|-----|------|---------|-------|---------|---------|--------|---------|----------|---------|--------------|-----------|-------|
| ۱۳۲    | •   | •    | •       | ٠,    | الشمسر  | من      | عالاته | ۍ و۔    | ني الفلا | يخ      | ن المر       | دورار     | ذ کر  |
| ۱۳۲    | •   | •    | •       | •     | •       | •       | •      | ی       | في الفلا | هرة إ   | ن الز        | دوراد     | ذ کر  |
| ۱۳۳    | •   | •    | •       | ٠ ر   | الشمس   | من      | عالاته | ۍ و۔    | ب الفلا  | ارد ف   | ن عط         | دورار     | ذ کر  |
| 144    | •   | •    | •       | •     | شبس     | من ال   | لاته.  | ، وحا   | الفلك    | ىر في   | ن القر       | دورا      | ذكر   |
| ۱۳٦    | •   | •    | •       | •     | •       | •       | •      | •       | کب       | کو ا    | ان ال        | في قرا    | فصل أ |
| ۱۳٦    | •   | •    | •       | •     | •       | •       | •      | • .     | شر       | ثني ع   | <i>ت</i> الا | البيو م   | ذكر ا |
| 147    | •   | •    | •       | •     | 4       | الأفلا  | ، عالم | قها إلى | إشتيا    | نس و    | د النا       | في تجر    | فصل أ |
| 1 2 .  | ٠ ر | صو ص | یدد مخ  | في ء  | اكب     | الكو    | وج و   | والبر   | فلاك     | بار الأ | انحه         | ني علة    | فصل أ |
| 1 \$ 1 | •   | •    | •       | •     |         | اكب     | الكو   | اص      | ت خو     | اختلا   | كمة ا        | ئي حَ     | فصل أ |
| 1 2 2  |     |      |         |       |         |         |        |         |          |         |              |           | فصل ا |
| 127    | •   | •    | •       | ، إلخ | العلو ي | العالم  | فاص ا  | ، أشا   | ، قوی    | وصول    | يفية و       | في ك      | فصل ا |
| 1 2 7  | •   | •    | •       | •     | احسها   | ، ومن   | كاثنات | ت ال    | سعاداء   | يفية    | ن ک          | في بيا    | فصل ا |
| 1 £ A  | •   | •    | •       | •     | إلخ     | کب      | كوا    | ات ال   | تأثيرا   | تلاف    | نة اخ        | في علــّـ | فصل ا |
| ۳٥١    | •   | ات   | الكائنا | من ا  | فبر به  | فیما کے | لغيب   | علم ا   | يدعي     | م لا    | المنج        | في أن     | فصل ، |
|        |     |      |         |       |         | •       |        | •       |          |         |              |           |       |
|        |     |      |         |       | _       | 4.      |        |         |          |         |              |           |       |
|        |     |      |         |       | i 1     | - 11    | :11:   | 31      |          |         |              |           |       |

في الجفرافيا

| ۱٦٠ | • | خ ٠ | س إل | الأرط | من | بكون  | في الربع المـ | الاقاليم وما | فصل في صفة ا |
|-----|---|-----|------|-------|----|-------|---------------|--------------|--------------|
| 177 | • | •   | •    | •     | •  | وسببه | وسط الهواء    | الأرض في     | ذكر وقوف     |
| 174 | • | •   |      | •     |    | •     | بها ن         | وقسمة أرباء  | صفة الأرض ,  |
|     |   |     |      |       |    |       |               |              | صفة الربع ال |

| صفحة |   |   |   |   |   |   |   |   |    |        |       |         |        |
|------|---|---|---|---|---|---|---|---|----|--------|-------|---------|--------|
| 170  | • | • | • | • | • | • | • | • |    | ā      | السبه | لأقاليم | صفة اا |
| 771  | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | •      | •     | •       | فصل    |
| 177  |   |   |   |   |   |   |   |   |    |        |       |         |        |
| 144  | • | • | • | • | • | • | • | • | يم | الأقال | اص    | في خو   | فصل ا  |
| ۱۸۰  |   |   |   |   |   |   |   |   |    |        |       |         |        |
| 141  | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | •      | •     | •       | فصل    |
|      |   |   |   |   |   |   |   |   |    |        |       |         |        |

# الرسالة الخامسة

| ۱۸۳          |    |   |   |      |       | ا <b>وسيق</b> و | ني اا     |          |           |               |        |
|--------------|----|---|---|------|-------|-----------------|-----------|----------|-----------|---------------|--------|
| 141          | •  | • | • | •    | •     | كماء            | بيقى للح  | نة الموس | ل صناء    | ، ان أم       | فصل في |
| ۱۸۸          | •  | • | • | •    | ت     | للأصوا          | السامعة ا | القوءة   | إدراك     | ب كيفية       | فصل فج |
| 198          | •  | • | • | •    | •     | •               | تنافرها   | ات ون    | الأصو     | ب امتزاج      | فصل فج |
| 197          | •  | • | • | •    | •     | •               | ات .      | بالأصو   | أمزجة     | ِ تَأْثُر أَا | فصل فج |
| 197          | •  | • | • | •    | •     | •               | نينها .   | ن وقوا   | الألحان   | ب أصول        | فصل فج |
| <b>Y • Y</b> | .• | • | • | •    | •     | حہا             | ن و اصلا. | الآلاد   | صناعة     | ب كيفية       | فصل فج |
| 7.7          | •  | • | • | يدان | ت الم | كنغمار          | نغمات     | لأفلاك   | کات ا     | ي أن لحر      | فصل فج |
| <b>Y1</b> A  | •  | • | • | .,   | ٠     | الصنا ئع        | نعة من ا  | کلام ص   | كام ال    | ، ان إ        | فصل في |
| 774          | •  | • | • | •    | نية   | الموسيا         | الأصول    | اء على   | . الأعض   | ِ<br>پ تناسب  | فصل فج |
| 440          | •  | • | • | •    | •     | •               | . 4       | الأفلاك  | نغمات     | مقيقة         | فصل في |
| 279          | •  | • | • | •    | •     | •               |           | ت .      | انلر بعار | ، ذکر         | فصل ف  |
| 744          | •  | • | • | •    | •     | • 11            | الألحان   | طبقات    | ل من      | ب الانتقا     | فصل فج |
|              |    |   |   |      |       |                 |           |          |           | _             |        |

| صفحة       |    |   |        |        |        |        |        |         |          |         |                    |      |     |
|------------|----|---|--------|--------|--------|--------|--------|---------|----------|---------|--------------------|------|-----|
| 377        | •. | • | •      | •      | •      | •      | Ĺ      | لموسيقر | نة في ا  | الفلاسة | نوادر              | في   | فصل |
| 78.        | •  | • | •      | •      | •      | •      | •      | نغام    | ت الأ    | تأثيرا  | تلو <sup>ي</sup> ن | في   | فصل |
|            |    |   |        |        |        |        |        |         |          |         |                    |      |     |
|            |    |   |        |        | دسة    | الساه  | سالة   | . JI    |          |         |                    |      |     |
|            |    |   |        | • •    |        |        |        |         | <b>.</b> | ш.      |                    |      |     |
|            |    | v | . النف | تهديب  | ة في   | ندسيا  | والم   | مدرية   | نسبة اا  | في ال   |                    |      |     |
| 717        |    |   |        |        | لاق    | الأخ   | صلاح   | واد     |          |         |                    |      |     |
| 710        | •  | • | •      | •      | •      | •      | •      | •       | •        |         | النسب              | ، في | فصل |
| 711        |    |   |        |        |        |        |        |         | نسب ا    |         |                    | _    |     |
| 729        |    |   |        |        |        |        |        |         | •        | _       |                    | _    |     |
| 701        |    |   |        |        |        |        |        |         | نسب اا   |         |                    | _    |     |
|            |    |   |        | • • •  |        | •      |        | •       | •        | ۲       | •                  | ، پ  |     |
|            |    |   |        |        |        |        |        |         |          |         |                    |      |     |
|            |    |   |        |        | بعة    | ة السا | يسالا  | الر     |          |         |                    |      |     |
| Y0A        |    |   | Y      | نی منم | الغرم  | بية و  | العل   | صنائع   | في ال    |         |                    |      |     |
| 709        | •  | • | •      | •      | •      | •      | •      | •       | سان      | ية الإن | مثنوي              | ، في | فصل |
| 77.        | •  | • | •      |        | •      | ں ٠    | النفس  | لجسد و  | نتصة با  | ت المغ  | الصفا              | ن في | فصل |
| 771        | •  | • | •      |        | بال    | الأع   | ئنو ية | ن ومن   | الإنسا   | ية قنية | ، مثنو             | ، في | فصل |
| 777        | •  | • | •      | وال    | مه الس | وأوح   | تعليم  | ملم وال | ِم والت  | والمعلو | ، العلم            | ، في | فصل |
| <b>777</b> |    |   |        |        |        |        |        | ,       | وم .     |         |                    |      |     |
| 777        |    |   |        |        |        |        |        |         | ية .     |         |                    |      |     |

# الرسالة الثامنة

| 777          |    |             | 4     | ، منه | الغوض   | ة <b>و</b> | العملي | سنائع  | ب الم  | 3     |            |        |      |     |
|--------------|----|-------------|-------|-------|---------|------------|--------|--------|--------|-------|------------|--------|------|-----|
| <b>Y Y X</b> | •  | •           | •     | •     | •       | •          | . :    | الأداة | لی و   | الهيو | <b>.</b> و | الصور  | في ا | فصل |
| ۲۸۰          | •  | •           | •     | •     | •       | •          | ان     | ع نوعا | صناخ   | ع ال  | وضو        | ان مو  | في   | فصل |
| 77           | •  | •           | •     | •     | •       | •          | دوات   | والأ   | لات    | ١٧    | ا إلى      | الحاجا | في   | فصل |
| 784          | •  | •           | •     | •     | صناعة   | في ال      | لمفيدة | ات ا   | لأدو   | ىن ا  | نار •      | ان ال  | في   | غصل |
| 347          | •  | •           | •     | •     | •       | •          | •      | •      | ت      | سناعا | ب الم      | مر اتب | في   | فصل |
| 7.7.7        | •  | •           | •     | •     | تعقل    | وال        | الفكر  | ع إلى  | تحتاج  | نماعة | ل ص        | أن كا  | في   | فصل |
| <b>Y A Y</b> | •  | •           | •     | •     | •       | •          | •      | •      | •      | نائع  | الص        | شرف    | في   | فصل |
| 44.          | •  | •           | •     | •     | •       | •          | •      | غه     | الصن   | لسان  | الإز       | قابلية | في   | فصل |
| 797          | •  | •           | •     | •     | •       | •          | •      | •      | نك     | ن الم | ں مر       | الغرخ  | في   | فصل |
| 794          | •  | •           | •     | •     | •       | •          | ن ذاته | ك مر   | بتحر"  | Y.    | لجسم       | أن ا۔  | في   | فصل |
|              |    |             |       |       |         |            |        |        |        |       |            |        |      |     |
|              |    |             |       |       | سعة     | التا       | رسالة  | 11     |        |       |            |        |      |     |
|              | لت | <b>ون</b> ک | مللها | اع:   | ہا وأنو | تلاف       | ب اخ   | راسيا  | زق و   | とうと   | ان ا       | فی بہ  |      |     |
| 797          |    |             |       | _     | ر أخلا  |            |        | •      |        |       |            | •' "   |      |     |
| <b>Y9V</b>   | •  | •           | •     | •     | •       | •          | أخلاق  | بع ۱۱  | جب     | نسان  | الإ        | قابلية | في   | فصل |
| 799          |    |             |       |       | •       |            |        |        |        |       |            |        |      |     |
| 799          |    |             |       |       |         |            |        |        |        |       |            |        |      |     |
| ۳.,          | •  | •           | •     | •     | •       | •          | الخ .  | لسلام  | ليه اا | ، ء   | آدم        | خلق    | في   | فصل |

فصل فى بيان علامات أولياء الله ، عز ً وجل ، وعباده الصالحين

فصل فيما حكاه وليُّ من أولياء الله الخ .

TOA

411

478

| صفحة       |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           |                     |  |
|------------|---|---|------|-------|-------|--------|--------|---------|--------|---------|--------|-----------|---------------------|--|
| **         |   | • | •    |       | •     | •      | •      | •       | •      | ری      | ة أخر  | ، حکایہ   | فصل في              |  |
| **         |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           | فصل <b>ف</b> ِ      |  |
| ۳۸۳        |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           | ۔<br>فصل <b>ف</b> ِ |  |
| ۳۸۰        |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           | ۔<br>فصل            |  |
| ۲۸٦        |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           | فصل في              |  |
|            |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        | ·         | -                   |  |
|            |   |   |      |       | ئرة   | العاث  | سالة   | الر،    |        |         |        |           |                     |  |
| ٣٩٠        |   |   |      |       | ي     | غوج    | إيسا   | في      |        |         |        |           |                     |  |
| 491        | • |   | •    | •     | سمين  | إلى ق  | نطق    | مام ال  | وانقس  | لنطق    | اق ا   | ، اشتة    | فصل في              |  |
| 3 P T      |   |   |      |       |       |        |        | •       |        |         |        |           | فصل ف               |  |
| 440        |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        | _         | فصل ف               |  |
| <b>***</b> |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           | فصل فج              |  |
| 444        |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           | فصل فج              |  |
| ٤          | • | • | •    | •     | •     | •      | •      | عو انها | ا وأخ  | لألفاظ  | اك ا   | ، اسْتَرْ | فصل ف               |  |
| ٤٠١        | • | • | •    | •     | •     | ص      | أعر اد | هر و    | ا جوا  | باء کلم | الأش   | ني أن     | فصل ف               |  |
| ٤٠٢        |   | • | •    | •     |       | •      | •      | لمنطق   | إلى ا  | نسان    | نه الإ | ني حاج    | فصل إ               |  |
|            |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           |                     |  |
|            |   |   |      | ē     | عشر   | ادية   | 山村     | لرسا    | 1      |         |        |           |                     |  |
| ٤٠٤        |   |   | رياس | ليغوو | ي قاط | لتي هم | شر اا  | ت الع   | لقولار | ني ا    |        |           |                     |  |
| ٤٠٥        | • | • | •    | •     | •     | •      | •      | •       | •      | •       | •      | •         | فصل                 |  |
| 113        | • | • | •    | •     | •     | •      | •      | •       | لياء   | الأــــ | ، قدم  | ئي معن    | فصل إ               |  |
|            |   |   |      |       |       |        |        |         |        |         |        |           |                     |  |

279

|     | الرسالة الثانية عشرة             |
|-----|----------------------------------|
|     | في معنى بارامانياس               |
| ٤١٤ | وهي الرسالة الثالثة من المنطقيات |

#### الرسالة الثالثة عشرة

| ٤٧٠          |   | في معنى أنولوطيقا الأولى                                                                   |
|--------------|---|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| £ Y £        | • | نصل في بيان العلة الداعية إلى تصنيف القياسات المنطقية                                      |
| 240          |   | لصل في القياس المنطقي                                                                      |
| ٤٢٦          | • | نصل في أن الحكم على الأشياء بالعقل والحث على تحري الصواب<br>نصل في أن المنطق أداة الفيلسوف |
| <b>£ Y V</b> | • | نصل في أن المنطق أداة الفيلسوف                                                             |

#### الرسالة الرابعة عشرة

في معنى انولوطيقا الثانية

| ٤٣٠ | • | فصل في طريق التحليل والحدود والبرهان                        |
|-----|---|-------------------------------------------------------------|
| 243 | • | فصل في ماهيّـة القياس · · · · · . · فصل في ماهيّـة القياس   |
| 244 | • | فصل في بيان حاجة الإنسان إلى استعمال القياس                 |
| 244 | • | فصل في وجوه الحطإ في القياس                                 |
| 244 | • | فصل في كيفيّة دخول الحطإ من جهة المستعمل الجاهل .           |
| 240 | • | فصل في بيان طريق الحطإ عند العقلاء وخطإ الفياس عند الفلاسفة |
| ٤٣٦ | • | فصل في معقولات الحواس ونتائجها                              |
| 247 | • | فصل في كيفيّة أعرجاج القياس وكيف التحرز منه .      .        |

| صفحة  |   |     |       |       |         |        |         |          |        |        |          |         |     |
|-------|---|-----|-------|-------|---------|--------|---------|----------|--------|--------|----------|---------|-----|
| ٤٣٨   |   | •   | •     |       | •       |        | •       | ني .     | البرها | نياس   | ماس الا  | في أس   | فصل |
| ٤٣٨   |   | •   | •     | •     | •       | . د    | لو مات  | لل المعا | وأوا   | مقول   | ائل ال   | في أو   | فصل |
| ٤٤١   |   | •   | •     | •     | •       | •      | لعِلتة  | قبل ا    | يوجد   | J.     | ، المعلو | في أز   | فصل |
| 2 2 3 | • | إلخ | لازمة | ضالما | الأعر إ | مان ا  | ب البر  | مىل في   | لا يست | وأن ا  | . له : ر | في قو   | فصل |
| 254   | • | •   | •     | •     | •       | •      | •       | الذاتية  | نمات ا | ع بالص | ن الحكي  | في أز   | فصل |
| 111   | • | •   | •     | •     | •       | •      | •       | عان      | هان نو | ة البر | ، صناء   | في أن   | فصل |
| ٤٤٦   | • | •   | •     | •     | خلاء    | العالم | س في    | أنه ليـ  | ن على  | لبرحان | كيفيّة ا | في س    | فصل |
| ٤٤٧   | • | •   |       | ملاه  | ، ولا   | خلاء   | אל ג    | ، في ال  | ه ليسر | على أز | رهان .   | في البر | فصل |
| ٤٤٧   | • | •   | •     | ن     | محدث    | يم أو  | الم قد: | هل العا  | كماء   | ل الح  | ىنى قوا  | ني م    | فصل |
| ٤٤٨   | • | •   | •     | •     | حأ      | ر ملاً | ساً صا  | قى نف    | ذا ارت | سان إ  | ن الإن   | في أز   | فصل |
| ٤٥٠   | • | •   | •     | انها  | معلو ما | ں و    | الحواء  | ت في ا   | تتفاور | انات   | ن الحيو  | في أز   | فصل |
| 103   | • | •   | •     | •     | . 2     | وحيا   | رر الر  | والأمو   | ِهانية | ت البر | علو مار  | في الم  | فصل |
|       |   |     |       |       |         |        |         |          |        |        |          |         |     |